Thomas Keating

Consentir a Dios Como Dios Es
2016



A los miembros del Consejo de ECI, pasados y presentes.

Ustedes son la vanguardia de la expansion de Contemplative Outreach al mundo de
habla espanola y portuguesa, y una luz brillante en el desarrollo dindmico de todo el
organismo de Contemplative Outreach hacia su propésito y objetivo transformador, que
es ofrecerle a la familia humana un camino a la preciosa experiencia de ser amados por

Dios.



Reconocimientos

Mi profundo agradecimiento a Isabel Castellanos por el aliento, apoyo y servicios
editoriales que dieron vida a este libro. Gracias también a Gail Fitzpatrick-Hopler por
su ayuda en la revision, asi como a Martin Rowe y Gene Gollogly de Lantern Books,
por sus tareas en la preparacion de la produccion de este libro.



CONTENIDO

Reconocimientos
Introduccién

PARTE 1

Consentir al Servicio Contemplativo
1. Reflexiones Acerca de la Mision y el Servicio Globales de Extension
Contemplativa
2. Respondiendo a Nuestra Vocacion Personal

3. La Experiencia de la Oracion Centrante

PARTE 11

Consentir a la Entrega de Nosotros Mismos
4. La Destruccion De Nuestra Vision
5. El Sacrificio De Lo que Mas Amamos

6. El Proceso de la Oracion Centrante

PARTE III

Consentir A La Transformacion Bajo las Condiciones De Dios
7. La Cruz de Cristo
8. Notas Acerca De la Union Divina, La Unidad y Mas Alla

EPILOGO

Arquetipos del Desarrollo Humano



INTRODUCCION

Entre enero del 2007 y abril del 2009, me reuni en Miami por varios dias
cada ano con los miembros del Consejo de Extension Contemplativa
Internacional. ECI es la rama hispana y portuguesa de Contemplative
Outreach. Su mision es contribuir a la renovacion de la dimension
contemplativa del Evangelio en el mundo de habla espanola y portuguesa.

En estas reuniones informales, en las que vivimos y oramos juntos, ofreci
presentaciones diarias acerca de varios aspectos de la travesia espiritual.
Consentir a Dios Como Dios Es es una coleccion de esas charlas intimas. Cada
ano exploramos un tema o topico especifico. Las tres secciones de este libro
corresponden a cada uno de esos temas anuales.

El material contenido en este volumen esta dirigido a personas que han
estado practicando la Oracion Centrante por varios anos, que estan
familiarizadas con su base conceptual inmediata y que ya estan sirviendo en
Contemplative Outreach y ECI. Por eso, el contenido puede no ser apropiado
para los que estén apenas comenzando a practicar la Oracion Centrante. Otros
libros, tales como Mente Abierta, Corazén Abierto e Intimidad Con Dios pueden
servirlos mejor en esta etapa inicial. Este libro se dirige fundamentalmente a
personas con alguna experiencia de la travesia espiritual y, especialmente, a los
comprometidos con alguna forma de servicio contemplativo.

Una palabra acerca del titulo: Consentir a Dios Como Dios Es, es una
forma de describir el ejercicio mas fundamental de la vida cristiana. Este
ejercicio reconoce el caracter ilusorio de nuestras ideas anteriores de Dios y
genera un nuevo entendimiento que conduce a una profunda conversion del
corazon. Descubrimos que Dios desea entregarsenos y que busca, a cambio, la
entrega completa de nosotros mismos. Lo mismo que en la Oracion Centrante,
consentimos y nos entregamos a la presencia de Dios en todas nuestras

actividades.

Thomas Keating

Enero, 2016



PARTE I
2 2 2 B B

CONSENTIR
AL
SERVICIO
CONTEMPLATIVO



Para el 2007, la prdactica de la Oracion Centrante se encontraba creciendo en un
numero cada vez mayor de paises latinoamericanos. Ya se habian traducido varios
libros y materiales al espanol y el portugués y miembros de la Junta Directiva de ECI
habian recibido entrenamiento como presentadores, siguiendo el modelo empleado por
Contemplative Outreach en nuestras comunidades de habla inglesa. Yo percibi que una
cierta rigidez habia penetrado su transmisién y los invité a reunirse conmigo en Miami
por unos dias para explorar ese asunto. Este encuentro, y los dos que lo siguieron en
anos sucesivos, tuvieron lugar en el hogar de uno de los miembros de ECI. Alli
compartimos la oracion, la comida y la Eucaristia y también compartimos
profundamente acerca de la necesidad de flexibilidad y comprensién cultural en nuestro
servicio.

También exploramos la posibilidad de que la Junta Directiva de ECI evolucionara
hacia una forma contemplativa de gobierno. Poco tiempo después de este encuentro, la
Junta Directiva cambié su nombre al de Consejo de ECI y comenzo a experimentar con
una estructura de gobierno no jerdrquica, que ha madurado a lo largo de los anos y

contintia hasta el presente. !

! Nota de traduccion: Hoy en dia (2022), el Consejo ha seguido evolucionando en su modelo no-jerarquico
y ahora se denomina “Circulo de Servicio de ECL.” En general, en este libro hemos traducido
“Contemplative Outreach” como “Extension Contemplativa,” excepto en aquellos casos en los que se
hace referencia a las dos ramas del organismo de Contemplative Outreach en el mismo contexto. En esas
ocasiones hemos conservado el original en inglés.



1

REFLEXIONES SOBRE LA MISION Y EL SERVICIO GLOBALES DE
EXTENSION CONTEMPLATIVA

A pesar de su propoésito manifiesto de promover la paz y la justicia, las
religiones del mundo han contribuido de forma fundamental a la violencia en la
historia humana. Las religiones estan constituidas de personas con falsos-yo.
Sabemos lo que es el falso-yo por experiencia propia. El gran tesoro que el dialogo
interreligioso entre las religiones del mundo podria liberar es permitirle a la gente
llegar a conocer y a amar otras religiones y a las personas que las practican. La
actitud de exclusividad que ha caracterizado a las religiones desde sus inicios debe
concluir. Dios es demasiado grande para ser contenido en una religion. Extension
Contemplativa es una voz que clama en el desierto de la violencia y desunion que

todavia existe entre las religiones del mundo.

La oracion contemplativa, como regalo especial de Dios, es un don que ha sido
dado. La respuesta apropiada a este obsequio es consentir a la presencia y la accion
de Dios, que se manifiesta en nosotros mediante el deseo de Dios, o simplemente el
deseo de felicidad y la disposicion de iniciar pasos practicos para explorar la conducta

que conduce a ella.

El proposito de Extension Contemplativa es guiar a las personas atraidas al
punto de vista cristiano de la practica de transformacion contemplativa. El método de
la Oracion Centrante, que es el nucleo de este proceso, cultiva una actitud de
receptividad total hacia Dios, consintiendo a la presencia y accion de Dios en nuestro
interior. Crecer en silencio interior parece ser el mejor medio de abrirnos a la
presencia divina, a medida avanzamos interiormente hacia la “oracién en secreto,”

como nos invita Jesus en Mateo 6: 6.

Lo que Extension Contemplativa esta tratando de transmitir es algo mas alla de
cualquier religion. Los seres humanos, en su raiz, son contemplativos. Otras religiones
también estan sirviendo el despertar de ese movimiento transformativo que es parte de
todos los seres humanos que nacen en este mundo. La vida contemplativa es el
corazon del mundo. Cuando nos hacemos contemplativos, manifestamos el rostro de

Dios mas vigorosamente que cuando practicamos nuestra religion sin esa dimension.



Es urgente y crucial hacer disponible esta ensefianza basica en todos los
idiomas y todas las culturas. El método de la Oracion Centrante esta al servicio del
despertar de esta capacidad innata de la naturaleza humana, que tiene al Espiritu
Santo como su origen. Si somos capaces de conectar a la gente con el Espiritu Santo,
podremos ofrecerles un medio por el cual pueden escoger ser transformados mediante

el consentimiento a la accion del Espiritu Santo en su interior.

La tradicion catélica tiene una rica ensefnanza acerca de la vida mistica, sus
etapas y dificultades. La psicologia contemporanea ha reforzado la ensefianza acerca
del lado oscuro de la humanidad que, en algunos circulos psicologicos, se denomina la
“sombra” y que, en lenguaje teologico, conforma las tres consecuencias del pecado
original. Estas son la ilusién, no saber lo que es la felicidad; la concupiscencia,
buscarla en los lugares equivocados; y la debilidad de la voluntad, la experiencia de no
poder cambiar o sanar nuestras vidas inmanejables sin la gracia de Dios. El hecho de
no ser capaces de arreglar a nadie, ni siquiera a nosotros mismos, es, en si, una
valiosisima percepcion. En lo mas profundo de nosotros mismos hay energias
negativas de las que no estamos ni siquiera conscientes. El lado de sombra es
extremadamente sutil y puede penetrar el ministerio de varias maneras. También
puede insinuarse en nuestra vida de oracion; de ahi la urgente necesidad de

purificacion o de lo que Juan el Bautista llamaba arrepentimiento.

La liturgia de Navidad revela la vida espiritual por medio del lenguaje de
simbolos y rituales litargicos. Como una manifestacion de su deseo sagrado, los
Magos, que ocupan un lugar prominente en la liturgia navidena, llegaron desde los
confines del mundo a Israel en busca del Mesias. Ellos representan a los buscadores
genuinos de la verdad de todas las épocas y todos los lugares. Después de inmensas
dificultades y problemas encontraron al Ninio de Belén, Fuente de toda la creacion, en

un establo.

El mensaje articulado inicialmente por San Juan Bautista es una forma de
movernos de una vida centrada exclusivamente en nosotros mismos al destino
transformador que Dios nos ha preparado. El término “arrepentimiento” en las
Escrituras es, fundamentalmente, estar dispuestos a cambiar la direccion en la que

buscamos la felicidad. Eso nos llama a entregarnos completamente a la purificacion



interior de nuestro arraigado egoismo, cosa que incluye el deseo de sentir a Dios en la

oracion.

Existe la preocupacion por ensenar la Oracion Centrante correctamente. En
realidad, lo mas importante no es tanto la letra de la ensenanza como el ser de las
personas que la transmiten. Estas la conocen de forma tal, por medio de la experiencia,
que nunca son capaces de explicarla completamente. Si nuestro interés por que la
Oracion Centrante sea transmitida apropiadamente se convierte en ansiedad,
podemos estar seguros de que tenemos un problema de control. El deseo de controlar

y las frustraciones que esto conlleva, pueden ser la causa secreta de la ansiedad.

El proposito de las pruebas, decepciones y preocupaciones, desde la perspectiva
de Dios, es liberarnos de toda ansiedad. Nosotros nunca nos curamos totalmente del
falso-yo y de su apego a las tendencias instintivas de la naturaleza humana. Mientras
vivamos, Dios continuia, amorosa pero firmemente, colocando ante nuestros ojos todo

lo que es un obstaculo al amor puro.

Santa Teresita de Lisieux no oraba por sentir el amor de Dios, sino pedia que
Dios le diera su propio amor con el cual amarlo. Observen que su confianza no se
basaba en ninguna accion propia, sino, por el contrario, en su entrega total al amor
divino. Ella recibi6é una de las mayores gracias que acompanan a la vida mistica, la
llamada “herida de amor.” Santa Teresa de Avila la experiment6 como si una flecha le
traspasara el corazon. Nuestra Senora la experimenté como una espada.

Evidentemente, hay diversos grados de esta “herida de amor.”

Estar demasiado preocupados por nuestro ministerio es facil y los sintomas son
obvios. Nos sentimos obsesionados por las dificultades y un sentimiento interno de
fracaso del que, simplemente, no podemos desprendernos. Cualesquiera que sean las
faltas que no podamos soltar facilmente, ésas son prioritarias en el proceso de dejar ir,
puesto que es eso lo que le permite al espacio interior abrirse a la presencia de Dios,
que es la sustancia de la vida contemplativa. Puede aparecer de muchas maneras,
pero su esencia es un anhelo de la presencia de Dios que nos sigue de la manana a la
noche y que solo se oculta cuando el residuo del falso yo se manifiesta. Parte de ese
residuo permanece en la consciencia desde la nifiez, especialmente como resultado de
experiencias traumaticas tales como rechazo, descuido, carencia de aceptacion y

afecto, asi como severidad excesiva. Por ejemplo, supongamos que, por temperamento,

10



eres alguien que necesita aprobacion y, debido a su carencia en los primeros anos, te
la pasas buscando mas afecto y aprobacion. Tratar de agradar a todos es
caracteristico de ese centro de energia particular. Dejar ir ese deseo es un gran salto

hacia la libertad.

La verdad es que agradar a los otros es, a menudo, una especie de obsesion.
Bill W, el cofundador de Alcohélicos Anonimos, decia que €l sufrié de depresiéon la
mayor parte de su vida adulta. Solamente hacia el final, descubri6 que el deseo de
agradar a todo el mundo y su inevitable frustracion eran el origen de su depresion. Se
habia recuperado del alcoholismo, pero no de su causa, que era su apego por agradar

a los demas.

La consecuencia psicologica de la forma en que opera el falso-yo—con sus
deseos instintivos de afecto y estima, seguridad y supervivencia, y poder y control—es
hacernos conscientes de aquello a lo que la vida diaria continuamente nos apunta. El
apego a uno o a todos estos programas emocionales para la felicidad, que activan
emociones negativas al ser frustrados, gradualmente se descarga por medio del
proceso de purificacion. Pero Dios no parece estar satisfecho con esto. El sigue
moviéndose a niveles mas intimos de apego, porque el desprendimiento de nuestros
deseos trae consigo la libertad definitiva que nos permitira ser transformados y que

nuestro ministerio sea mas efectivo.

Por supuesto, en la vida diaria seguiran surgiendo dificultades. Cuando
finalmente toquemos fondo, Dios comenzara a operar de forma sustancial. La fuerza
maxima de la ayuda de Dios se hace mas disponible cuando concluye todo auxilio

humano.

La contemplacion, en la oracion y en la practica, esta al servicio de este
desprendimiento. Si el desprendimiento no es completo, el falso yo interfiere en las
relaciones y éstas pueden ser especialmente delicadas cuando se trata de personas de
otra cultura o religion. El desapego de nuestra identidad mas profunda es la clave
para poder escuchar lo que dicen o esperan las personas de las culturas locales, bien

sea que tengan un enfoque conservador o liberal.

La aplicacion de esta ensefianza y la experiencia de la Oracion Centrante,

unidas al fracaso aparente, el cansancio, o todas las otras dificultades que acompanan

11



al ministerio, no son solamente para el beneficio de las personas que sirves. Son para
tu beneficio. Dios es capaz de volver el mundo al revés para traer a una persona a la

transformacion plena en Cristo.

La familia humana en su totalidad esta llamada a la transformacion. Ese estado
de consciencia manifiesta la gloria de Dios como nada mas es capaz de hacerlo.
Cuando oramos por la gloria de Dios, estamos también orando por el desprendimiento
de nosotros mismos, para que la presencia de Dios pueda fluir a través de nosotros
como canales. Una buena practica consiste en regularmente hacer un inventario de
las cosas que mas nos molestan y observar si la causa puede ser algo que no estamos

listos aun para dejar ir.

¢Qué queremos decir y cual es nuestra intencion al afirmar que Extension
Contemplativa esta comprometida, como organismo espiritual, a mantener la
integridad de la practica de la Oracion Centrante? Se me ocurren tres puntos. El
primero es que el método de la Oracion Centrante y su base conceptual inmediata
estan contenidos en la Vision de Extension Contemplativa y los puntos esenciales
refinados del programa introductorio. Segundo, practicas para la vida diaria, como la
Oracion de Bienvenida, la Lectio Divina y otros talleres, no son parte de la integridad
del método, pero ofrecen medios habiles para llevar sus efectos a la vida diaria. Eso
quiere decir que cada uno debe escoger las practicas que les son mas utiles. Algunas
de ellas pueden ser utiles para unos, pero no para otros. Finalmente, y quiza esto sea
lo mas importante, aparte de mi obra seminal Mente Abierta, Corazén Abierto, los
libros, videos y articulos ofrecen apoyo adicional a la base conceptual de la Oracion
Centrante, pero no son parte del método ni de su base conceptual inmediata. Mas
bien, ellos invitan a la creatividad de futuros colaboradores para integrar la Oracion
Centrante a situaciones culturales, teologicas y espirituales especificas. Por tanto, la
flexibilidad y la creatividad son tan importantes como la adhesion a los principios
basicos, siempre y cuando provengan de personas que tengan suficiente experiencia

en la practica y cuya forma de vida asi lo refleje.

No debemos adherirnos demasiado estrechamente a la letra de las pautas o
ensenar los puntos esenciales de modo que no se ofrezca espacio a las excepciones.

Ofrecemos un método que funciona para la mayor parte de la gente la mayor parte del

12



tiempo; eso es lo que distingue a una pauta de una regla. Una pauta es una forma

prudente de hacer algo, en lugar de una ley o una regla.

Si fuimos criados en una cultura regida por reyes o dictadores, tenemos un
superego jerarquico, por asi decirlo, y una fidelidad a la palabra escrita que pueden
ser compulsivos. Es algo muy bello ser fieles y estar agradecidos por algo que nos ha
hecho bien. Pero eso no es Dios. Dios no se siente constrenido por ningiin medio,
incluso los mejores; y por eso, en ciertas circunstancias, tenemos que escuchar lo que
la cultura esta diciendo. Debemos realmente oir las dificultades que los meditadores
encuentran en nuestra ensefianza y tener una actitud positiva y alentadora hacia la
experiencia de las personas a las que estamos ensenando. Podemos tener una
preocupacion razonable porque lo estén captando bien o, en el caso de los
presentadores, por si lo estan presentando correctamente. Pero es aqui donde tenemos
que darle al Espiritu la oportunidad de mostrarnos que hay otras formas de meditar y
no solamente la nuestra. Por supuesto, ahora tenemos acceso a otros métodos
excelentes, como el de Dom John Main, practicado por la Comunidad Mundial de

Meditacion Cristiana.

De vez en cuando, es posible que nos encontremos con personas que han
practicado en otra tradiciéon o que han estado expuestos a la oracion o meditacion por
largo tiempo. En ambos casos, es posible que hayan experimentado formas similares
de meditaciéon orientadas a la oracion contemplativa antes de llegar a nosotros.
Debemos respetar su experiencia. El Espiritu puede estar pidiéndonos que
respondamos prudentemente a su situaciéon, que la apoyemos tanto como podamos y,
si cometemos un error, dejamos que Dios lo arregle. Ciertas situaciones requieren una
excepcion a nuestras instrucciones habituales. La forma en que la sabiduria divina
opera en nosotros no es siempre el camino de cenirse a una forma particular de hacer

las cosas.

El espiritu de Extension Contemplativa Internacional y su aplicacion a nuestra
misién requiere una gran sensibilidad a esas circunstancias, ofreciendo lo que las
personas nuevas en realidad nos piden, sin insistir en nada mas. Si se estan

beneficiando con lo que ofrecemos, pediran mas. Y si se alejan, ésa es su decision.

Contemplative Outreach y Extension Contemplativa Internacional estan siendo

llamadas, cada vez mas, a compartir las vias por las que el Espiritu se comunica, a

13



través de la Oracion Centrante, con un mundo y un pueblo que se encuentran en
desesperada necesidad. Debemos hallar los medios compasivos y culturalmente

sensibles de alcanzarlos.

14



2

RESPONDIENDO A NUESTRA VOCACION PERSONAL

MIENTRAS construimos una comunidad que se extiende geograficamente, también
podemos reflexionar acerca de lo que deseamos hacer personalmente. Pensemos en el
ejemplo de Pablo del Cuerpo de Cristo y las células de ese Cuerpo. El cuerpo humano
es una especie de paradigma de la comunién espiritual de la familia humana con Dios.
A medida que pasa el tiempo puede surgir un sentido de vocacion. Podemos

experimentar un llamado a que contribuyamos al desarrollo del Cuerpo de Cristo.

Si logramos descubrir lo que queremos hacer, lo que nos gusta hacer y que tenemos el
talento para hacerlo, ¢por qué no hacerlo? Cada célula del cuerpo humano tiene su
propésito: tiene una vocacion, para expresarlo en términos espirituales. Extension
Contemplativa es un 6rgano del Cuerpo de Cristo, que comprende a toda la

humanidad, pasada, presente y futura.

Hay diversidad de deberes en el Cuerpo de Cristo. San Pablo senala que algunos son
apostoles, algunos son maestros, algunos tienen un don carismatico, pero todos estan
siendo movidos por el Espiritu y atraidos a prestar una contribucion para satisfacer
alguna necesidad especial en el Cuerpo de Cristo (ver 1 Corintios 12:28). Seguir esa
atraccion es una forma mas eficaz de ejercer el liderazgo que comenzar con un plan

propio.

Hay muchas formas de servir en el organismo que llamamos Extension Contemplativa.
Una de las cosas que mas necesitamos son buenos facilitadores. Es decir, personas
que puedan guiar un grupo pequeno, que hayan captado donde se encuentra el grupo
y cual puede ser el paso siguiente. Todo lider en el Cuerpo de Cristo es un servidor. No
importa tanto lo que hagamos, como que realicemos lo que nos atrae hacer y lo que
otras personas confirman, al instarnos que emprendamos la tarea y ofrecernos su

apoyo.

No es facil comunicar esta vision a los grupos que empiezan a formarse en diferentes
paises. En América Latina, como en otras partes del mundo occidental, las

organizaciones tienden a tener una estructura jerarquica. El liderazgo para ellos

15



significa un conjunto de prescripciones que proviene de arriba. En nuestro caso, el
liderazgo no consiste en ejercer la autoridad de esta manera. Mas bien, el liderazgo en
nuestro caso implica servir a la difusion de la vision de Extension Contemplativa con
los dones particulares que Dios nos ha dado. Como senala Pablo, no podemos decirles
a los miembros de nuestro cuerpo: “No necesitamos la mano ni necesitamos el pie”
(ver 1 Corintios 12:21). El cuerpo necesita todas sus partes, incluso las mas humildes.
No hay lugar en las comunidades en desarrollo para el tipo de ego que dice: "Voy a
arreglar los problemas de todos". Esa mentalidad necesita ser reemplazada, con
suavidad, pero con firmeza, por una que perciba que servir a la vision no es algo que
iniciamos nosotros mismos. Mas bien, nos sentimos llamados, con nuestros talentos,
dones y antecedentes particulares, a ofrecer un servicio que tal vez nadie mas pueda
brindar, al menos en este momento. Y es al descubrir qué es eso y hacerlo que

probablemente seamos mas efectivos y centrados en los servicios que ofrecemos.

En realidad, el principal acto de liderazgo que cualquier persona pueda realizar por
nosotros es practicar la Oracién Centrante dos veces al dia y permitir ser conducidos
al interior del misterio de Dios en nosotros mismos. De vez en cuando, percibimos un
poco como puede suceder esto. Por ejemplo, cuando un grupo se reune en un retiro,
en un taller de formacion o durante un curso de capacitaciéon para presentadores, tal
vez notemos que alguien hace una pregunta o dice una pequefia broma y todo el grupo
se traslada a un nuevo lugar espiritual, se percibe un movimiento hacia una nueva
perspectiva. Quiza el grupo esté al nivel de si les gusta esta o aquella ensefianza
cuando, subitamente, la atmosfera cambia totalmente sin que hayamos hecho nada.
El Espiritu cubre con un manto misterioso a la asamblea y todos se trasladan a un

nuevo espacio simultaneamente.

El manto es simbolo del espacio espiritual en el que todos estan unidos mas alla de
cualquier tipo de explicacion racional. Une a las personas en una experiencia
refrescante y placentera. Es una comunicacion del Espiritu. Puede ser lo que San
Juan Evangelista, en una de sus cartas, llama la "uncion del Espiritu", que les ensena
todo lo que necesitan saber. La uncion del Espiritu es una experiencia transracional
que es, a la vez, un conocimiento de Dios sin conceptos y un sentido de la presencia

intima de Dios en la fe. Cuando es muy fuerte, puede ser lo que San Juan llama la

16



gloria de Dios. La gloria de Dios es la presencia divina cuando es percibida por

nosotros.

Esta es la mejor clase de ensennanza porque no es nuestra ensenanza, ni nada que
hayamos aprendido de un libro. Es el hecho de que, a través de nuestra practica y la
preparacion de nuestras facultades racionales, dejamos ir nuestras preocupaciones y
sus tendencias a dominar nuestra atenciéon y, con el apoyo de otros en el grupo,
recibimos un sentido breve pero fuerte de lo que es el Reino de Dios. No es algo que
podamos fingir, sino algo al que podemos entrar calladamente cuando no estemos
haciendo otra cosa. También puede ocurrir en la oracion privada. Mientras estamos
sentados alli, dejando pasar los pensamientos, algunos de ellos nos golpearan de una
forma u otra, o ejerceran sus cualidades obsesivas y compulsivas. Y de pronto, por
alguna razén desconocida para nosotros, el Espiritu nos da un pequeno empujon y
nos encontramos interiormente en un lugar diferente y maravilloso. Podemos estar
confundidos, dudosos, totalmente distraidos o muertos de aburrimiento, cuando, en
un instante, nos hallamos en una nueva y maravillosa consciencia. Este cambio de
presencia es el movimiento del Espiritu en nuestro interior. Este tipo de atencion
receptiva (attentiveness) no es lo mismo que la atencion (attention), que se refiere a
una experiencia particular. La atencion receptiva (attentiveness) es un tipo amplio e
ilimitado de percepcion o experiencia: una espaciosidad, se podria decir, que lo
contiene todo. No se esta pensando en ninguna "cosa" en particular. Es un

movimiento de las "cosas" a lo que es.

¢Cual es la cantidad de tiempo que debemos dedicar a la oracion centrante? Depende
de nuestras otras obligaciones. Si estas jubilado tienes mas libertad, y seria bueno
anadir un poco mas de tiempo para la oracién. Por ejemplo, aumentarlo a una hora
dos veces al dia. Si practicamos la lectio divina con regularidad, podriamos pensar en
establecer una practica diaria de cuarenta minutos de oracion centrante y luego otros
veinte minutos de lectio. Es dificil para algunas personas encontrar esa cantidad de
tiempo libre por la tarde. Cada uno de nosotros tiene que hallar una manera de hacer
espacio para el segundo periodo, que podria ser un poco mas corto debido a su
dificultad. Cuanto mas temprano puedas practicar la oracion por la manana, mejor

suele ser. Que sea lo primero que emprendas después de asearte o tomar una taza de

17



té o café. Hazlo antes de mirar el periddico, atender una llamada telefonica y, sobre

todo, antes de encender la television o consultar tu correo electronico.

Mantener el silencio exterior ofrece un contexto para el silencio interior en el que no se
piensa acerca de ningun asunto en particular. El silencio exterior es un peldano hacia
la oracion contemplativa y hacia esa presencia que tiene diferentes niveles de
intensidad, hasta llegar a la experiencia de la gloria de Dios (la presencia de Dios en
nuestro interior). Esto ultimo es la oracion contemplativa en el sentido pleno de la
palabra: una interpenetracion de espiritus mas intima que cualquier otra experiencia
humana. La contemplacion tiene su propio programa, por lo que no es algo que
podamos controlar. Al cultivar repetidamente el silencio interior en la oracion formal y
la atencion receptiva (attentiveness) a la presencia de Dios en nuestras actividades, los

momentos de union comenzaran a aflorar espontaneamente en la vida cotidiana.

Un aspecto muy importante de la oracion contemplativa es que no realiza su tarea
completamente a menos que también estemos trabajando en nuestro lado oscuro, es
decir, descargando el material no digerido de nuestro inconsciente psicologico.
Algunas personas pueden retrasarse en su progreso si hacen de la oracion un fin en si
mismo. Practicar los periodos regulares de oracion centrante y luego permitir que los
dones que hemos recibido sean desafiados, a veces de frente, por la realidad de
nuestra comunidad, las otras personas, las circunstancias, las noticias del dia, la
oposicion, las preocupaciones financieras o una enfermedad personal: todos estos son
aspectos necesarios del camino espiritual y no son obstaculos. Es nuestra actitud
hacia ellos la que tiene que cambiar. La contemplacion, cultivada por la practica
regular de la oracion centrante, proporciona la libertad interior para dejar que Dios
nos cambie. Aquellos que han estado haciendo esta practica durante cinco o diez afnnos
pueden considerar alargar su periodo ordinario de oracién centrante, como se

menciono anteriormente.

Recuerda que la oracion contemplativa, especialmente cuando aumentas el tiempo a
cuarenta minutos dos veces al dia, y especialmente si puedes invertir una hora dos
veces al dia, es una buena practica para quienes tienen un rol de liderazgo de
cualquier tipo. El tiempo te proporciona el espacio para acceder a la motivacion
inconsciente que surge de tus necesidades instintivas. Esta es la combinacion mas

transformadora. Cultivas el silencio interior en la oracion y te enfrentas a los

18



implacables desafios de la vida cotidiana. A medida que la presencia de Dios se
infunde en tu consciencia, tienes una mayor capacidad para confiar en Dios y soltar
tus apegos. Con dejar ir no quiero decir que ya no sientas las mismas viejas
dificultades, o que tu bagaje cultural o temperamento se esfumen repentinamente. Lo
que quiero decir es que las dificultades no tienen el mismo efecto dominante que
tuvieron en periodos anteriores de la travesia espiritual. Tu falso yo esta siendo
socavado y gradualmente desmantelado por tu doble practica. Los sentimientos en
respuesta a situaciones emocionales, como decepciones y la frustracion de los deseos
del mundo, siguen vivos. El anhelo de Dios no tiene limites, pero es necesario moderar

0, mejor, renunciar a cualquier otro deseo.

Mientras tanto, la accion divina en la vida diaria y en la oracion esta obrando con una
sabiduria increible. Nos proporciona las mismas situaciones una y otra vez, hasta que
nos desapeguemos por completo hasta las plantas de los pies. Este proceso lo
podemos postergar desatendiéndolo, pero la vocacion que tenemos y que tratamos de
transmitir a los demas es el deseo de un estado de animo que no se descorazona ante
las dificultades. Le permitimos al Espiritu que se una a nosotros en nuestras
dificultades, lo que es una gracia mucho mayor a que el Espiritu las haga desaparecer.
Esta vida no es el cielo. Si lo fuera, mejor seria morir y obtener una mejor porcion de
€l. Parecemos estar atrapados en una aventura en la que Dios quiere experimentar
como se siente tener la condicion humana en cada uno de nosotros. Este es el tipo de
conocimiento que Dios nunca ha tenido. Nuestro regalo es ofrecerle nuestra
humanidad, en la que los misterios de la vida de Cristo son capaces de manifestarse

una y otra vez, segun su voluntad.

Hay un aspecto clave del movimiento contemplativo hacia la transformaciéon en Cristo.
El Dios manifiesto es el Dios que conocemos en el ritual, el sacramento, las
Escrituras, la lectio divina y el servicio generoso a los demas: en resumen, mostrando
compasion y ejerciendo las obras de misericordia. No se trata de hacerlo todo, sino de
hacer lo que podamos a la luz de nuestros talentos y deberes en la vida. Se trata de
entregarnos como célula viva al Cuerpo de Cristo y de contribuir a la salud del 6rgano

o sistema particular que estamos llamados a edificar.

Pero hay otro aspecto de la presencia de Dios que es incomparable, que es lo no

manifiesto o no creado. Se trata de la comunién con la presencia de Dios tal como El

19



es en si mismo y a la que soélo la fe pura puede acceder. Esa comunién es mucho mas
significativa que la consciencia o la experiencia de Dios con la que nuestras facultades
sean capaces de relacionarse; bien sea que implique el desbordamiento del Espiritu en
los sentidos, el ejercicio del intelecto, o la experiencia de las facultades intuitivas. San
Pablo la llama la visién de Dios; es decir, de presencia a presencia—nuestro ser mas
profundo tal como es, y el ser de Dios tal como es, sin que los pensamientos,
sentimientos o cualquier otra cosa actien como intermediarios. A través de la oracion
contemplativa, un cierto desprendimiento de estas experiencias nos permite darnos
cuenta de que estamos siempre en contacto con el Dios no manifiesto que penetra

todas las cosas.

Desde esta perspectiva, no hay lugar a donde ir para encontrarlo, y no hay lugar a
dénde no ir. Dios es. El no tiene que hacer nada; él simplemente es. Dios, podriamos
decir, no es un sustantivo, sino un verbo. Siempre esta sucediendo, y ese suceder es el
contenido del momento presente, sea lo que sea. Por nuestra parte, significa una
voluntad de vivir el momento presente sin apegarnos a su contenido y sin dejar lugar a
una aversion por €l. Esto es aprender el modo divino de ser humano, que es lo que los

Padres de la Iglesia llamaban deificacién.

Pablo dice que tenemos dentro de nosotros la simiente de Dios para ser hijos de Dios y
no solamente hijos adoptivos (1 Corintios 3:6). La simiente de los padres es lo que
transmite nuestro ADN particular. El Espiritu es el ADN divino, por asi decirlo, que
nos hace verdaderamente participes de la vida divina. {La bondad y generosidad de

Dios es la hospitalidad con la que El nos invita a la vida Trinitaria mismal

Uno de los aspectos de vivir en el momento presente es estar en contacto con la propia
historia personal sin recordar experiencias pasadas de una manera particular. E1
pasado permanece en nosotros, pero como parte del momento presente y de lo que

traemos al momento presente, pero no tiene existencia real aparte de eso.

Por lo general, no es util querer repetir alguna experiencia espiritual que fue muy
significativa para nosotros hace 10 o 20 anos. Ya se ha integrado en nuestro camino
espiritual. Nunca podemos reproducir exactamente lo que sucedi6, por mucho que lo

deseemos.

20



Desde este punto de vista, podemos ver como el liderazgo es un término ambiguo en el
contexto cristiano, donde todos somos basicamente iguales al nivel mas fundamental,
que es la esencia de nuestro ser. Todos estamos disennados para ayudar a los demas,
de modo que todo lo que los demas poseen es tanto nuestro como de ellos y todo lo
que tenemos no es solamente nuestro sino también de ellos. Ademas, todo lo bueno
que tenemos nos ha sido dado para la construccion de la totalidad de la aventura

humana, lo que las Escrituras describen como la edad plena de Cristo o el pleroma.

Al tratar con gente nueva, estamos tratando con nosotros mismos, o con un aspecto
de nosotros mismos que a veces se nos revela a través de nuestras reacciones hacia
ellos y sus diferentes perspectivas sobre muchos temas, culturales y de otro tipo. La
gente nueva puede ampliar nuestras perspectivas. El liderazgo es, en si mismo, una
experiencia enriquecedora, siempre y cuando no estemos excesivamente apegados a €l
o lo consideremos algo que estamos haciendo solos. Es aqui donde la oposicion,

incluso la persecucion, puede ser til.

Esas pruebas nos invitan a pasar a un nuevo nivel de desprendimiento cada vez que
experimentamos un periodo dificil. Dios no desea sufrimientos intutiles. Si se ha
pasado por ciertas experiencias negativas, no se repetiran. El hecho de que se repita el
mismo sindrome es senal de que no hemos renunciado del todo a los recuerdos o los
habitos negativos que persisten en nuestro inconsciente. Estar dispuestos a dejarlos ir
es todo lo que se requiere. No podemos arreglarnos a nosotros mismos. Cuando le
entregamos completamente nuestra vida a Dios, le permitimos sanar las heridas de

toda una vida.

La ensenanza de Pablo sobre el Cuerpo Mistico de Cristo y la forma en que éste lo
desarrolla a través del paradigma humano del crecimiento, significa que cuando
pasamos por la infancia, la adolescencia, la juventud y la vejez, imitamos la forma en
que funciona la naturaleza. Desde esa perspectiva, cualquier progreso en el proceso de
llegar a ser plenamente humanos es también un progreso espiritual. Y a medida que
esto continua, nuestros dones particulares se hacen mas evidentes. A veces, ciertos
carismas surgen cuando estos dones han madurado completamente. Quiza ni siquiera
los hayamos percibido. Para nuestra gran sorpresa, es posible que nos encontremos
diciendo o haciendo cosas que estan mas alla de nuestras propias limitaciones hasta

el momento.

21



Cuando percibimos algin aspecto de nuestro lado oscuro: un apego que proviene de la
primera infancia o una identificacion excesiva con nuestro grupo o cultura, ése es
realmente un momento de crecimiento, si es que somos capaces de aceptar dicha
percepcion. Se nos ofrece la posibilidad de aceptar ese hecho humillante acerca de
nuestra motivacion oculta y nuestras acciones, algo que en realidad nunca habiamos
considerado antes. Tal vez nuestros amigos o parientes lo habian notado, pero
nosotros nunca habiamos reconocido la totalidad de nuestras debilidades humanas.
Dejar ir abre un espacio dentro de nosotros para que el deseo de Dios penetre en
nuestra consciencia. Esto es la contemplacién en el sentido cristiano tradicional de la
palabra. No completamos la purificacion del inconsciente basados exclusivamente en
la oraciéon misma, sino por medio del doble proceso de la oracion y llevar sus frutos a

la vida diaria. El amor divino tiene que ser tanto manifestado como experimentado.

Cuando visitamos un pais extranjero para ensenar, estamos hablando con personas
que se han sentido atraidas a venir a escucharnos o a asistir a un programa
especifico. Podemos confiar en ese movimiento de Dios en ellos. No es necesario crear
el interés. Ya esta alli o no habrian venido. Ellos tienen la capacidad innata de
responder, pero, al igual que nosotros, también experimentan todo tipo de obstaculos
en el camino, tales como preocupaciones y apegos. Si soltamos los apegos excesivos,
nos liberamos del dominio de preocupaciones persistentes que crean mal humor,
angustia, frustracion, ansiedad y que son capaces de desencadenar otras emociones
aflictivas, como el miedo, la ira, la culpa o la verglienza. Todas estas faltas sirven para
conocernos mejor, pero su proposito no es dominarnos o desanimarnos. Una vez que
reconocemos el sentimiento, lo dejamos ir. Al hacerlo, nuestras manos quedan
abiertas para la siguiente inspiracion, sin perder tiempo en un evento que ahora ya

esta en el pasado.

22



3
LA EXPERIENCIA DE LA ORACION CENTRANTE

Echemos un vistazo a nuestra experiencia diaria y a largo plazo de la oracion
centrante. A medida que progresamos, estamos dispuestos a deshacernos de todo lo
que sea un apego en nosotros, especialmente de cualquier resistencia a reconocer una
debilidad que nunca habiamos notado antes. También tomamos consciencia de que no
somos nuestros pensamientos y no somos nuestros sentimientos. Simplemente los
tenemos y, al aceptarlos y soltarlos, nos estamos liberando de nuestras faltas para que
podamos experimentar nuestra naturaleza mas profunda como imagen y semejanza de

Dios. A esto lo podriamos llamar nuestro Verdadero Yo.

La disciplina principal de la oracion centrante consiste en dejar ir todo tipo de
pensamientos. No se trata de eliminarlos como si pusiéramos basura en una papelera
o en un bote de basura. Mas bien, le estamos entregando a Dios nuestras debilidades
con el mas sencillo de los gestos. A medida que este proceso continua, se convierte en
una disposicion permanente. Nuestra debilidad humana y sus consecuencias, tales
como las compulsiones, las tendencias neuroticas e incluso las discapacidades
mentales, no son obstaculos, siempre que sigamos entregandolas a Dios. Nuestro
crecimiento en pobreza de espiritu permite que el caracter no manifiesto de Dios se
revele. Esos son problemas para nosotros, pero a Dios no le preocupan. Nos perturban

porque estamos preocupados con nosotros mismos en lugar de con Dios.

El secreto que Jesus recomienda en la oracion es una invitacion misteriosa, pero muy
profunda. Si la aceptamos y consentimos, cualquier cosa que nos preocupe, personal
o socialmente, queda atras cuando nos sentamos e introducimos el simbolo sagrado
del consentimiento de nuestra voluntad a la presencia y accion de Dios. A menudo nos
acosa nuestro dialogo interior habitual, que es la interminable conversaciéon que
tenemos con nosotros mismos. Seguimos dejando ir cada pensamiento, sentimiento,
recuerdo, plan, juicio, evaluacion y experiencia espiritual, incluso la omnipresente

experiencia de paz.

Todas éstas son percepciones particulares que forman parte del dialogo interior que
sustenta sutilmente la existencia del falso yo. Este tiltimo es nuestra ilusion basica. El

falso yo es algo que creamos nosotros, no Dios. Cuando estas tres cosas—dejar ir los

23



pensamientos, entrega total a Dios y consentir a su presencia y accion interior—se
convierten en disposiciones habituales, comienza a ocurrir la transformacion de la

consciencia.

La contemplacion consiste en un sentido cada vez mayor de la presencia de Dios como
ilimitada e indiferenciada. Sin negar la humanidad sagrada de Cristo, la reconocemos
por la maravilla que es: la Palabra de Dios hecha carne. La presencia indiferenciada de
Dios es el inicio de la contemplacion cristiana, llamada por muchos misticos el
nacimiento de la Palabra de Dios en nuestras almas. Comenzamos a vibrar con su
inmensa energia. La Palabra de Dios es la fuente tlltima de todo lo que existe. Desde
esa perspectiva, la realidad externa es solo un conjunto particular de vibraciones que
manifiestan a Dios de diversas maneras. La Palabra Eterna de algin modo hace

posible o contiene a todas las criaturas y todas las actividades.

La oracion en secreto a la que se refiere Jesus en Mateo 6:6 es el sigilo del Dios no
manifiesto, a quien so6lo se puede acceder por la fe pura y no por nuestras otras
facultades humanas. Este es quizas el significado de la lucha de Jacob con Dios (véase
Génesis 32: 22-31). ¢Por qué luchaban Jacob y el angel? Parece referirse a la cuestion
de si Jacob al fin se rendiria por completo a Dios. Llamarlo una lucha parece ser una

descripcion precisa.

Otra imagen de la mistica cristiana con profundas raices en la Biblia hebrea es la
experiencia de Elias en la cima del monte Horeb. El profeta descubrié que Dios no
estaba en los grandiosos acontecimientos que atraian su atencion. Dios era el sonido
del puro silencio (1 Reyes 19:12). Llamar sonido al puro silencio es, por supuesto, una
paradoja. Lo que estamos escuchando en la practica de la oracion centrante es el
misterio que esta dentro y mas alla de todo lo que existe. La respuesta adecuada a

esta realidad es gratitud y entrega de nosotros mismos.

Al mismo tiempo, en “el sonido del puro silencio”, el Espiritu nos hace presentes
nuestros recuerdos, habitos, compulsiones y actitudes negativas que constituyen

nuestra porcion de la condicién humana.

La contemplacion nunca ha sido facilmente accesible para ningun estilo de vida,
especialmente la vida de los laicos que tienen que pasar la mayor parte de su tiempo

tratando de sobrevivir. Si se tiene hambre y frio, es menester hacer algo al respecto; el

24



simple hecho de existir en este mundo requiere una enorme atencion. Es necesario
construir, con la ayuda de Dios, un ambiente interior que nos permita estar
totalmente presentes a los acontecimientos y las personas con las que convivimos y, al
mismo tiempo, estar presentes a la Fuente mas profunda de nuestra energia y

consciencia intuitiva.

Un lider-servidor es alguien en la comunidad de Extensiéon Contemplativa que esta
comenzando a reconocer que €l o ella es un canal o instrumento de Dios, y que todo lo
que puede ofrecer proviene de Dios como puro regalo. Muchos textos del Nuevo
Testamento son extremadamente profundos y complejos, y no es facil explicar lo que
éstos significan cuando se les comunican a otros. A menos que ya hayan probado la
oracion contemplativa, nuestras presentaciones no van a ser comprendidas por los
oyentes. Al mismo tiempo, no debemos suponer que éstos no han tenido ninguna
experiencia de ella, porque probablemente hay miles de personas que estan muy
avanzadas, debido al sufrimiento, la tragedia y la persecucion que han sufrido. A
menudo reaccionan espontaneamente ante las circunstancias, sin pensar siquiera en

la naturaleza heroica de su respuesta.

Jean Vanier, el fundador de L’Arche, nos habla de una sefiora hindu a quien conoci6
en una choza de un barrio pobre de la India. Era obvio que la familia estaba al borde
de la inanicién. El tenia un poco de dinero y se lo doné a la madre. Inmediatamente,
ella fue a ver a su vecina y le dio la mitad. Vanier quedé asombrado por su
generosidad. Cuando regreso, €l no pudo menos que preguntarle: “:Cémo pudo darle
tanto a su vecina? Usted y sus hijos estan muriéndose de hambre.” A 1o cual ella
respondio6 sin dudarlo un momento: “Ellos también tienen hambre.” Esta mujer estaba
manifestando su consciencia intuitiva de la unidad de la familia humana. Estamos
mas unidos con los demas cuando experimentamos nuestras necesidades y

debilidades comunes.

Las Escrituras destacan la unidad de la familia humana. Segun el Génesis, todos
somos descendientes de nuestros primeros padres. Las Escrituras no tratan de
ensenarnos historia o ciencia, sino que tienen el proposito de revelar importantes
verdades espirituales en forma de historias que las personas del momento pudiesen
comprender. Los profetas mayores de Israel intuyeron de manera especial la unidad de

la humanidad. Ellos percibieron progresivamente como la igualdad con los otros seres

25



humanos debia ser parte de la respuesta a cualquier aspecto de la interaccion

humana.

Como hemos visto en la primera carta de San Pablo a los Corintios, el cuerpo humano
es un paradigma de esta unidad. A través de este ejemplo, podemos entender por qué
lo que les sucede a otras personas nos toca tan profundamente. Por lo tanto, lo que
hacemos por los demas, lo hacemos por nosotros mismos. En el Cuerpo de Cristo,
todos somos responsables por los otros. Las culturas generalmente se construyen
sobre culturas previas. Hay una continuidad obvia de familia a tribu, de tribu a clan,
de clan a pueblo, de pueblo a ciudad-estado y luego a nacién. La ciencia esta
reforzando la unidad del mundo subatomico que el ADN establece en el cuerpo
humano. Al servir a los demas, estamos sirviendo a todo el Cuerpo de Cristo y
construyendo ese ambito transformador en el que, algtin dia, la justicia y la paz
puedan ser accesibles como una experiencia comun y universal. Las lealtades raciales

y nacionalistas tienen que relativizarse.

Cuando te familiarizas con el silencio de la oracion centrante y despiertas a tus
propios recursos interiores—o a la falta de ellos—aumenta tu capacidad para ponerte
en contacto con las otras personas al nivel mas profundo. Estas experimentan
sustancialmente las mismas cosas que ta, pero a través de su propio conjunto de
“grabaciones internas” o condicionamiento cultural. La experiencia que mas une a los

seres humanos es percibir la indigencia de nuestro propio ser interior.

No saber donde se encuentra la felicidad, y estar completamente orientados por la
naturaleza a encontrarla, crea un dilema inmenso. Esta aparente contradiccion da
lugar a una sensacion de confusion, alienacion, soledad y de no saber a déonde ir para
hallar seguridad, carifio genuino y aceptacion. Soélo Dios puede sanar esos estados a
través de la confirmacion que proviene de la oracion profunda y la experiencia del

Padre a quien Jesus llama “Papi” (Abba).

Llevar el sentido de unidad a nuestro papel de liderazgo es reconocer que no estamos
haciendo nada especial, sino que solamente ofrecemos el remedio que hemos recibido
gratuitamente. Nuestra contribucién, cualquiera que ésta sea, proviene de Dios en
nosotros y no de nosotros mismos. Si nadie escucha nuestro mensaje, eso no debe ser
una fuente de preocupacion. Si un grupo se desintegra, eso es problema de Dios. Sélo

estamos sirviendo a sus propositos, empleando los medios humanos a nuestra

26



disposicion, sin depender de ellos o de nosotros mismos para cumplir con la tarea

espiritual de transmitir la experiencia del amor de Dios a la familia humana.

En La Condicién Humana escribi que la pregunta para la primera mitad de la vida es:
“eDonde estas?” lo que significa “sdonde estas en tu relacion con Dios?” La segunda
mitad de la vida se enfoca en la pregunta “:Quién eres?” Una vez que descubres donde
estas y cual es tu relacion con Dios, la segunda pregunta surge espontaneamente. No
hay una respuesta inmediata a la segunda pregunta en esta vida, y por eso nos
sentimos solos, aislados e incompletos. La fe sugiere que, en realidad, estamos
completos y que nunca estamos separados de Dios, pero que ain no nos hemos dado
cuenta de ello. No hemos despertado a la presencia amorosa de Dios en nuestro

interior, que por siempre espera ser descubierta.

Desde esta perspectiva, el regalo principal que podemos darnos los unos a los otros es
practicar fielmente la oracion centrante y permitir que las circunstancias refinen la
experiencia de paz que se produce. El estado permanente de paz al que Dios nos llama
en las Bienaventuranzas la sostiene en la vida diaria. La vida sigue su curso. Dios
obra con nuestra disposicion y consentimiento para que nuestro ser mas intimo se

transforme en la felicidad eterna para la que hemos sido creados.

Como vimos, cuando intentamos hablar de la experiencia contemplativa a personas
que no la hayan probado, éstas no entienden lo que estas diciendo. Suelen cambiar el
tema. No creo que alguien que no haya tenido ninguna experiencia de la oracion
contemplativa pueda realmente representar quién él o ella es. Por ejemplo, la forma en
que contestamos una carta, hablamos por teléfono o qué libros sugerimos a los
demas, comunica nuestro ser mas profundo. Para que las palabras sean efectivas,

éstas normalmente deben surgir de una perspectiva basada en la propia experiencia.

Nuestro movimiento necesita contar con practicantes avanzados y experimentados.
Tras funcionar como una red desde 1984, observamos que las comunidades mas
efectivas son aquellas donde existen personas experimentadas en los equipos de
liderazgo. Cuando no se ha tenido el beneficio de dichos miembros, el grupo ha
encontrado dificultades. En otras palabras, el tipo de ministerio que estamos
comunicando normalmente necesita un rostro humano y manos humanas. Seria
excelente si pudiéramos hallar servidores con la experiencia que proviene de la

practica contemplativa y capaces de dedicarse de tiempo completo a este ministerio.

27



Para los que viven en el mundo, tal compromiso de tiempo no siempre es posible. Solo
podemos aceptar como regalo lo que les sobra tras atender a la familia y sus otras

obligaciones.

Seria ideal si las comunidades pudieran tener un lugar de reunion donde pudieran
ofrecer hospitalidad, asi como programas de formacion. Hacer amistad con los
miembros de los grupos de oracion y orar con ellos desarrolla un sentido de
pertenencia. Un lugar donde los practicantes de la oracion centrante puedan reunirse
a orar regularmente y al que la gente nueva pueda frecuentar, podria ser simplemente
un local en una tienda o el sotano de una iglesia. Para nosotros, la comunicacién en

vivo es el lugar en el que suceden la mayor parte de las cosas.

28



PARTE II
2 2 2K B IR

CONSENTIR
A LA
ENTREGA
DE NOSOTROS MISMOS

29



El tema del ano 2008 fue estar dispuestos a desprendernos de nuestra vision, nuestros
proyectos y lo que mds amamos por amor a Dios. A medida que madura el camino
espiritual, Dios nos invita a consentir a formas mads radicales de desapego. Se nos
pedira de vez en cuando que estemos dispuestos a dejar ir planes, proyectos, e incluso
los seres mds queridos, como una forma de profundizar nuestra fe y nuestro amor y de

crecer en nuestra total dependencia de Dios.

30



4

LA DESTRUCCION DE NUESTRA VISION

Algunas investigaciones recientes sobre las Escrituras han puesto en claro que los
relatos de la infancia de Jesus fueron disefiados como una catequesis para nuevos
cristianos, especialmente los cristianos de origen judio. El Evangelio de Mateo
comienza con una genealogia caracteristica de la Biblia hebrea. Uno de los puntos de
interés para nosotros acerca de la ascendencia de JesUs es que algunos de sus

antepasados eran personas de bastante mala reputacion.

Mateo escribe alrededor del 80 D.C., 40 anos después de los acontecimientos de la
vida de Jesus. Escribe para una comunidad de judios convertidos al cristianismo que

estaban siendo perseguidos por otros judios no cristianos.

Hay una preocupacion pastoral en los esfuerzos de Mateo por asegurarles a sus
colegas cristianos de origen judio que es licito trascender la Ley Mosaica y aceptar la
opinion de San Pablo de que su cumplimiento no es obligatorio para los cristianos
bautizados (ver Galatas 3:28). Este hecho, obviamente, provocaba consternacion y
toda clase de reacciones defensivas en la comunidad judia convertida al cristianismo

pero que permanecia fiel a sus practicas y compromisos religiosos ancestrales.

El evangelio de Juan tiene también claramente un proposito catequético. Su objetivo
es tratar de comprender el misterio de Cristo y el significado de la redencion,
especialmente la pasion, muerte y resurreccion de Jesus. El evangelio de Lucas parece
ser una instrucciéon catequética dirigida a los gentiles que no tenian que enfrentarse a
los recuerdos de la Ley Mosaica. En ese Evangelio, Maria es el modelo para los

cristianos recién bautizados.

La Buena Nueva del evangelio es, sin duda, una gran noticia, pero s;como se vive eso
en un mundo donde existe gran oposicion? ¢Y, en el caso de los cristianos que

preocupaban a Mateo, incluso persecucion?

El modelo catequético de Mateo es José, el esposo de Maria. Cuando observamos los

Relatos de la Infancia, no nos preocupamos principalmente por la historia, aunque ya

31



se conocian ciertos eventos sobre los primeros anos de la vida de Jesus. Fueron
compuestos con el proposito de animar a los lectores u oyentes pertenecientes al
sistema de creencias y practicas cristianas que enfrentaban la incomprension y el

rechazo de personas que compartian su mismo origen étnico y religioso.

El evangelio de Mateo aborda la cuestion de como ser cristianos cuando la gente no
nos trata decentemente, sino todo lo contrario. Responde al siguiente problema: “:No
deberia la Buena Nueva protegernos de la persecucion y de los altibajos de la vida
cotidiana, con toda su banalidad, por no mencionar la humillacion de nuestros
propios fracasos personales?” La segunda pregunta que puede surgir es: “cQué ha
hecho realmente por nosotros, en concreto, la Buena Nueva? :Coémo nos ensena a
vivir la vida ordinaria con paz y alegria? ¢Cémo podemos llevar una vida
comprometida imitando a Cristo? Si Jesus nos invita a todos a seguirlo, ¢chacia donde
va?” El camino a Jerusalén es claramente la direccion que esta tomando. Pero ése no
es un camino que parece ser una buena noticia, cuando agregas al viaje el Calvario y

la cruz.

El anuncio que predican los apostoles es una buena noticia. Necesitamos modelos.

Mateo y Lucas nos dan a José y Maria, respectivamente.

¢Cual es el papel de Maria como modelo de la Buena Nueva? Su papel es mostrar lo
que significa ser encarnaciones de Cristo. Ella es la madre del Verbo hecho carne, y
cada uno de nosotros, seguin el evangelio, esta invitado a convertirse en hijo de Dios
también. Permitir que Cristo nazca en nosotros es la finalidad de la proclamacion de la

Navidad para Lucas.

La luz de la Navidad, segin Lucas, es la constatacion de que Cristo desea nacer en
nosotros, y que en nuestra vida van a ocurrir situaciones similares a las que
sucedieron en su vida terrenal y en la de Maria. Debemos encarnar a Cristo en
nuestra vida cotidiana, a pesar de los obstaculos que nos rodean. Los cristianos, por
lo tanto, no deben sorprenderse ante la oposicion, o incluso la persecucion, por parte

de sus compatriotas, familiares y amigos.

Miremos a Josg, tal como lo presenta Mateo, como modelo de lo que la vida cristiana
puede hacer por nosotros y espera de nosotros. Su ejemplo es un fuerte incentivo para

permitir que ocurra en nosotros el mismo proceso que ocurri6 en su experiencia. No es

32



facil vivir como lo hizo José. No son tanto sus acciones como su actitud de total
entrega y confianza la que se destaca en sus diversas pruebas. Su camino es la
asimilacion de la pasion y muerte de Jesus en toda su profundidad de significado. Es
también una invitacion a glorificar a Dios en nuestros propios cuerpos y experiencias
de crecimiento, dejando nacer a Cristo en nuestra situacion especifica, con todas
nuestras limitaciones personales, dificultades sociales y las persecuciones que puedan

acontecer.

iSeguir a Cristo no es, pues, una alfombra magica para alcanzar la felicidad! No nos
asegura riqueza ni seguridad. No nos promete una larga vida. No nos proporciona
fama y fortuna, poder y control sobre los demas. Y lo que es aiin mas significativo, no

nos da el poder de controlarnos a nosotros mismos.

Este Gltimo punto es un asunto importante. El proceso por el que Cristo nace en
nosotros y nos transforma en ciudadanos del Reino es un estado de consciencia, en
vez de un lugar. No es cualquier estado de consciencia, sino la consciencia que tiene
Cristo del Padre como Abba. Ahi la Buena Nueva revela la extraordinaria belleza y
profundidad de la invitacion y el desafio de Dios de volvernos divinos. Dios no es solo
trascendente, o el Dios de Israel, o el Dios de los ejércitos, sino nuestro Abba, nuestro

Padre amoroso, el Dios de infinita misericordia.

Aqui tenemos que mirar a la familia humana desde un contexto mas amplio. ¢De
donde vino? ¢Hacia donde va? ¢Se trata de una especie que comenzoé en el paraiso con
Adan y Eva, o es mas bien una especie que se encuentra en evolucion y cuyo principal
problema radica en el hecho de que atin no ha llegado a ser completamente humana
ni, mucho menos, divina? Dios conoce totalmente a cada miembro de la familia
humana con la preocupacion amorosa de los padres mas solicitos—idea que esta mas
o menos contenida en la relacién que Jesus tenia con la Realidad Ultima como Abba.
Este término era desconocido en los circulos religiosos de su tiempo. Dios es cercano,
tierno, maternal, y todos los demas atributos que acompanan a esta palabra aramea
familiar para referirse al “padre”. Esta es la actitud revolucionaria hacia la Realidad
Ultima que Jesus les comunicé a sus contemporaneos y que nos esta tratando de

transmitir a nosotros.

Todo lo que JesUs ensefia acerca de su Padre no extrae a la condiciéon humana de su

impotencia y confusion, su ignorancia y oscuridad, y su dependencia de las redes

33



animales y neurolégicas que existen en nuestro cerebro tripartito. Nuestro problema
es que no hemos integrado los instintos inferiores de nuestra naturaleza, enraizados
en nuestra ascendencia animal. Nos enfrentamos a la lucha por ser completamente
humanos cuando todavia tenemos toda la neurologia que nos permite vivir en este

mundo como animales pensantes.

Las investigaciones modernas han dejado en claro que no son sé6lo nuestros
comportamientos de la ninez temprana los que nos separan de la experiencia divina.
La fisiologia del cerebro depende de habitos arraigados desde la primera infancia. Las
necesidades instintivas de la naturaleza humana no son sélo ideas, sino también
estructuras fisicas con las que el cerebro reacciona a los estimulos externos de los
sentidos a través de corrientes eléctricas y las traduce, no como nos gustaria, sino con

las mismas reacciones habituales que hemos experimentado en el pasado.

Cuando tratamos de cambiar un patron o un comportamiento emocional, debemos ser
conscientes de que el cerebro esta configurado para hacer lo que hace habitualmente,
que es enviar la energia por los mismos canales antiguos excavados en la primera
infancia. Nuestra tarea inicial es conseguir una excavadora, por asi decirlo, y aplanar
el terreno. jUna excavadora, por desgracia, no cabe en el cerebro! Por lo tanto, cambiar
la forma en que reaccionamos ante las cosas desde el punto de vista emocional,

mental y sociologico es una tarea enorme y que toma mucho tiempo.

Todavia no sabemos como el inconsciente colectivo afecta nuestro comportamiento,
especialmente como nuestro ADN genético determina, hasta cierto punto, quiénes
somos. Estamos en un lugar interior en el que ya no podemos volver a la ausencia de
responsabilidad de los animales de los que evolucionamos, y no podemos ascender a

una conducta plenamente humana y menos atn a la del Reino de los Cielos.

La cruz es una imagen impactante de la naturaleza humana no evolucionada y
situada en nuestra etapa actual de consciencia, que no es ni la de un animal ni la de
un angel. De hecho, estamos crucificados entre el cielo y la tierra. De ahi la necesidad
de que Cristo, el ser humano divino, nos revele la situacion humana en la que estamos

inmersos y que €l asumio integramente en su encarnacion y redimio6 en la cruz.

La Buena Nueva del evangelio en realidad conlleva una cierta dosis de malas noticias.

Pero éstas no son nuevas para Dios. El esta plenamente consciente del proceso

34



evolutivo y probablemente esta menos preocupado que nosotros por nuestras
inevitables faltas. Si aiin no hemos evolucionado plenamente, es dificil que Dios
espere que nos comportemos como angeles, o ni siquiera como seres humanos

maduros.

Nos encontramos con el claro llamado del evangelio a convertirnos en divinos por
participacion, que es lo que es la gracia. Mateo ha elegido a José como modelo de lo
que podemos esperar del desarrollo de la Buena Nueva en nuestras vidas, asi como de
la forma en que podemos responder a la experiencia de nuestro enigma mas profundo,
lo que la teologia llama las consecuencias del pecado original. Nacemos y crecemos sin
la experiencia de Dios, poseyendo al mismo tiempo el destino de una criatura
disennada para una felicidad sin limites. Nuestro deseo de felicidad, que es
probablemente la prueba mas grande de la presencia de Dios en nosotros, ha sido

concedido a los candidatos mas improbables.

Dios parece haber elegido a la menor de todas las criaturas intelectuales para
manifestar al maximo Su Ser mas intimo. Quizas haya muchos otros mundos que se
descubriran con el tiempo. ¢Por qué debe éste ser el iinico universo, cuando creemos
que Dios es infinito? En todo caso, éste es el nico que conocemos y, por lo tanto, es el

foco principal de la revelaciéon.

La pregunta basica que todos tenemos como coparticipes en el drama de la vida
humana es como la materia—lo que aparenta ser todo lo contrario de lo que
entendemos por Dios—esta destinada a hacerse divina en nosotros, un proyecto que

no podria habérsele ocurrido a nadie, sino solamente a Dios.

Nuestro destino es llegar a la propia felicidad infinita de Dios. Estamos destinados a
participar en ella, pero el camino implica, primero, experimentar que somos
impotentes para lograrla por nosotros mismos. Este es uno de los problemas mas
grandes de nuestra vida espiritual. ¢Coémo estar en paz con esta situacion? Poseemos
aspiraciones casi infinitas en cuerpo, alma y consciencia que nos hacen darnos cuenta
de que no podemos alcanzar la paz y la felicidad por nuestros propios medios. De
hecho, tendemos a resistir los esfuerzos de Dios por proporcionarnos las actitudes

mas utiles para poderlas lograr.

35



Por eso necesitamos modelos, y Lucas y Mateo presentan respectivamente a Maria y a
José como personas que manifiestan las disposiciones y comportamientos necesarios
para experimentar la plena felicidad humana. Veamos primero la catequesis en Mateo.
“Asi ocurri6 el nacimiento de Jesus, el Mesias. Estando desposada Maria su madre
con José, pero antes de que vivieran juntos, se encontré que habia concebido por el
poder del Espiritu Santo.” (1:18). Ya conocemos la Anunciacion y el consentimiento de
Maria después de su vacilacion inicial. (Ver Lucas 1: 26-38). Su vacilacion estaba bien

fundada. So6lo podemos imaginarnos lo que esto significoé para ella y su familia.

La costumbre judia de la época, segin muchos exégetas, era que una pareja se casaba
formalmente, pero no vivian juntos durante cierto tiempo. La costumbre requeria que
la novia permaneciera en su propia casa durante varios meses. Luego se trasladaba a
la casa de su marido y se consumaba el matrimonio. Hasta ese momento, no debia

haber relaciones sexuales entre ellos.

Esto significa que el anuncio del angel condujo a José a un dilema enorme y
desgarrador. José se dio cuenta del embarazo de Maria y sabia que €l no era el padre
biologico. Leyendo algo mas del pasaje: "Su esposo José, siendo un hombre justo...”
(Mateo 1:19). El término “justo” es una palabra clave en el vocabulario hebreo.

Significa que cumplia la ley y que estaba dedicado a ella.

El texto continua: "y sin querer exponerla". La ley requeria divorciarse de una esposa
infiel, por lo que decidi6 despedirla discretamente. :Con qué discrecion puede
divorciarse alguien en un pueblo pequeno, especialmente en Nazaret, el "lugar del que
no podia salir nada bueno" (Juan 1: 46)? José decidio divorciarse de ella en secreto y
no hacer una declaracion publica acerca de su aparente mala conducta. El hecho de
que ella estuviera embarazada podria significar que José no era un hombre justo y
habia sostenido relaciones sexuales con ella, contrario a la costumbre aceptada, o que
ella era adultera. Las adulteras podian ser apedreadas, como escuchamos en el
evangelio de Juan. La gente tomaba muy en serio la mala conducta sexual en la

comunidad hebrea.

Maria tenia alrededor de 15 afios en ese momento. No sabemos si le cont6 a José la
historia real. Si estuvieras embarazada por obra y gracia del Espiritu Santo, ¢te
sentirias inclinada a contarselo a alguien? Es muy probable que Maria se quedara

callada. Quiza éste podria haber sido uno de los motivos para dejar a su familia con el

36



pretexto de visitar a Isabel, quien también habia quedado encinta de una manera
extraordinaria, aunque no tan extraordinaria como la de Maria. En cualquier caso,

Maria se ausent6 y se fue a pasar tres o cuatro meses con Isabel en reclusion.

jCual debe haber sido la preocupacion y la angustia de cargar al Santo en su seno,
segun la tradicion hebrea, y no poder hablar con nadie acerca de esto, ademas de
preguntarse lo qué José podria estar pensando de ella! Evidentemente, ella no se lo

comunico y esto probablemente hacia la situacion aun mas dificil para él.

A la luz de todo esto, José tenia que tomar alguna decision. Como persona justa, no
podia comprometer su propia integridad y su compromiso con el bien comun. A los
ojos humanos, Maria habia sostenido relaciones con alguien, pues de lo contrario este
bebé no estaria apareciendo en su cuerpo. Por otro lado, José tenia que considerar su
inmenso amor por ella y su aprecio de las extraordinarias cualidades espirituales de
Maria. Ella representaba la mejor esperanza y la vision mas querida de lo que €l

consideraba su propia felicidad personal.

Si tenemos en cuenta su conversacion con el angel, Maria da a entender que ella y
José tenian un acuerdo de vivir como hermanos, lo que le permitiria permanecer
virgen. Sin embargo, no sabemos con certeza cual es la revelacion que los autores
sagrados estan tratando de impartir acerca de su situacion. Lo que parece claro es que
José estaba intentando seguir la costumbre general y, al mismo tiempo, su amor por
Maria no le permitia contemplar el riesgo de que ella fuera apedreada o humillada. Si
la acogia en su casa antes de la demora acostumbrada, se percibiria o se presumiria

que €l era el padre. Ya no seria el hombre justo que la gente pensaba que era.

José paso por un periodo de lucha interior y seguramente por un estado de profunda
angustia. j{Pocos matrimonios han estado rodeados de mayores dificultades que éste!
También es posible, como han sugerido algunos autores, que €l sospechara el Misterio
que ocurria en ella. El pueblo judio estaba esperando que el Mesias naciera en
cualquier momento, y se nos dice que la mayor parte de las jovenes judias hubiesen

aceptado gozosas ser su madre.

Si José sospechaba el misterio, también podria pensar: "Si ella es la madre del Mesias,
éste no es el lugar para mi". En cualquier caso, tenia que decidir qué hacer para

proteger la reputacion de Maria y, al mismo tiempo, cumplir con la costumbre social,

37



algo que se complicaba atiln mas por su sospecha de una Presencia trascendente

dentro de ella de la que no se sentia digno de participar.

Las ideas tradicionales acerca de la virginidad perpetua de Maria hacen que nos
preguntemos qué tipo de acuerdo tenian antes de la anunciacién del Angel.
Cualquiera que éste fuera, sus planes fueron completamente trastocados y anulados
por su misterioso embarazo. José no podia creer que se debia a otro hombre... pero

¢de qué otro modo podria haber sucedido? No tenia respuesta.

Este gran Dios nuestro, como lo ha revelado Jesus, no se siente atado a sus propias
reglas. Por eso, lo que menos esperamos que va a suceder, sucede; y lo que mas
creemos que va a ocurrir, no ocurre. Este patron divino de accién nos advierte que no
debemos juzgar ni a José ni a nadie mas; ni siquiera los comportamientos externos
que parecen inapropiados. Sé6lo Dios conoce todos los hechos. Su base de datos tiene
informacién que nosotros no poseemos. Nadie mas que El conoce todos los factores
que influyeron en nuestros primeros anos de vida. Sabemos que hay una cierta dosis
de libertad de eleccion en nuestras decisiones y comportamientos, y que esta dosis de
libertad es, precisamente, el dilema humano. Los animales, los vegetales y otras
formas de vida no tienen este problema. Los seres humanos somos muy influidos por
causas secundarias, tales como eventos sociales, las otras personas, asi como
problemas emocionales o mentales, pero cual pueda ser nuestra responsabilidad real

en el caso de una eleccion especifica es el secreto de Dios.

Cada uno de nosotros lleva la carga, a veces muy pesada, de nuestros antepasados,
nuestro medio social y sus influencias sobre nosotros desde el momento de nuestra
concepcién. Dios sabe exactamente cuales son. El nos ama tal y como somos, y debido
a su compasion infinita, nuestra debilidad parece atraerle especialmente. Para repetir
una vez mas lo ya dicho, la paradoja humana mas fundamental consiste en estar
llamados al destino trascendente de una felicidad sin limites como participes en la
vida divina de Dios y, al mismo tiempo, estar conscientes de la imposibilidad de
alcanzarla por nuestras propias fuerzas. La buena noticia es que hay una forma de
afrontar este dilema. Ese camino lo modelan José y Maria, cada uno a su manera.
Basicamente, consiste en estar dispuestos, por amor a Dios, a vivir con nuestras
dificultades externas, nuestras innumerables faltas y las abrumadoras debilidades

que constituyen nuestra porciéon particular de la condicion humana.

38



No saber donde se encuentra la verdadera felicidad se llama ilusién en la mayoria de
las religiones del mundo. La concupiscencia o ansia es buscar esa felicidad en los
lugares equivocados. La gracia de Dios nos ofrece la conviccion cada vez mas profunda
de que, incluso si supiéramos donde poder encontrar la verdadera felicidad, somos
completamente incapaces de ir tras ella por nuestras propias fuerzas. Por lo tanto,

dependemos completamente de la misericordia de Dios.

¢Es esto un desastre? En realidad, es la primera Bienaventuranza del Sermon de la
Montana (ver Mateo 5:3). Los Frutos del Espiritu y las Bienaventuranzas, que
provienen de los Siete Dones del Espiritu, son participaciones en la mente y el corazon
de Cristo, que nos son comunicados en virtud de su transmision del Reino de Dios a
través de las Escrituras, los sacramentos y nuestra aceptacion de la voluntad de Dios.
La belleza de la Primera Bienaventuranza es su sentido de completa dependencia de
Dios. Es una consciencia creciente de nuestra miseria espiritual personal, sin
sentirnos molestos o perturbados por ella: es estar satisfechos con ser impotentes y, al
mismo tiempo, totalmente dependientes de Dios para alistarnos a participar en la vida

divina.
El ejemplo de Jesis.

Jesus les dijo a sus discipulos: “Vengan y siganme.” ;Adénde va? No s6lo a Jerusalén
y a la cruz, donde experiment6 la pobreza espiritual y toda la gama de la debilidad
humana, sino aun mas profundamente, al momento en que los pecados del mundo
cayeron sobre €él, como lo indican las palabras de Pablo: “El que no conocié pecado,

por nosotros se hizo pecado.” (2 Corintios 5:21).

La clave para comprender el corazon de Cristo es su consentir a ser vaciado de sus
privilegios divinos e identificado con todas las consecuencias del pecado, hasta el
punto de sentirse abandonado por el Padre. En su caso, como el Verbo de Dios hecho
carne, “no considero6 la igualdad con Dios como algo a que aferrarse, sino que se

despojo de si mismo.” (Filipenses 2:6-7).

Kenosis es la palabra griega para vaciarse. Al aplicarla a nosotros, significa vaciarnos
de nuestro falso yo para que la actividad divina pueda penetrarnos tal y como somos.
Cristo se despojo de su divinidad para hacerse totalmente vulnerable como un ser

humano semejante a nosotros. Este es el “intercambio admirable” que se celebra en la

39



liturgia navidena: el intercambio de la debilidad humana por la fuerza y el poder de
Dios. Cristo se ha despojado de los privilegios divinos para compartir la condicion
humana, hasta el punto de llegar a ser el tltimo y el menor de toda la humanidad. Su

resurreccion nos introduce e impulsa a la vida y el amor divinos.

¢Cual es el motivo detras de esta actividad divina? ¢:Qué nos revela acerca de Dios? El
proposito de la encarnacion de Cristo, como él mismo dijo, es principalmente revelar al
Padre. En Dios no hay un yo como tal. La actividad fundamental y eterna de la
Trinidad es el vaciamiento total de cada una de las tres relaciones divinas en las otras.
La Deidad es el flujo de amor abnegado de cada una de las personas divinas hacia las
demas. Estamos invitados a sumergirnos en ese flujo de amor desinteresado, en la
corriente de caridad que palpita en las relaciones trinitarias y que penetra la condicion

humana por medio de la encarnacion de Cristo.

José, como figura principal del genuino Misterio redentor, también forma parte de esta
dinamica de vaciamiento. En la Divinidad, el sacrificio total es gozo y deleite absoluto,
pero en la realidad humana, donde existe una cierta libertad, el sacrificio
normalmente implica un inmenso sufrimiento. Entregarnos tan completamente como
las personas divinas se dan libremente las unas a las otras es la invitacion divina que
se nos dirige desde la cruz. Desde esta perspectiva, el sacrificio es el sentido ultimo del
universo. Con su ejemplo, JesUis nos senala la forma divina de ser humanos. Es la
maxima evolucion de la vida, desde sus formas inferiores o mas primitivas, hasta el

estado mas alto de consciencia que es posible para los seres humanos.

En medio del enorme dilema de José, el Angel le dice: “No tengas miedo de tomar a
Maria como tu esposa.” Esas palabras dan a entender que €l si temia al Misterio
divino que se habia apoderado de ella. Tal vez el Angel estaba confirmando sus
sospechas, como diciéndole: “Tienes razon, pero te equivocaste al alejarte del Misterio,

porque, aunque no eres digno, eres la persona a quien Dios ha elegido.”

Dios no parece prestar mucha atencion a la dignidad. De hecho, parece preferir
realizar sus obras mas grandes a través de los instrumentos mas inapropiados,

incluso empleando a las personas mas débiles e improbables.

Santa Teresita de Lisieux, quizas la mayor contemplativa de nuestro tiempo, recupero

y renovo la dimension contemplativa del evangelio para el cristianismo

40



contemporaneo. En sus escritos dice que, si Dios pudiese encontrar un alma aiin mas
débil que la suya, pero entregada por completo a El, la llenaria de gracias incluso

mayores que las recibidas por ella.

Dios no necesita nuestros logros o nuestros talentos. Los angeles estan mucho mejor
equipados con todo eso. Nuevamente, una observacion de Santa Teresita revela que lo
que Dios requiere de nosotros es casi increible. Si pudiéramos aceptarlo, nos
ahorrariamos muchisimos problemas, especialmente si aprendemos a hacerlo

temprano en la vida. El mdximo deseo de Dios es que le permitamos que nos ame.

Ser amados por el amor infinito puede traer complicaciones. Nos ensefa que ser es
mas importante que hacer. Esta es una disposicion contemplativa basica. Es decir,
afirma que es mejor recibir que dar. Esto parece contradecir la afirmacion de San

Pablo de que “es mejor dar que recibir” (Hechos 20:35). Pero ese consejo se refiere a

las etapas iniciales de la vida espiritual.

El amor a nuestra propia pobreza espiritual es uno de los mayores regalos de Dios.
Solo podemos aprender esto mediante la pérdida del falso yo. Lo que el mundo
necesita son personas de gran vision como José, porque la vision da sentido y
significado a una vida cotidiana que a menudo parece proseguir sin rumbo, sin frutos

y desperdiciada en trivialidades.

La virginidad significa principalmente humildad en las Escrituras. Es la humildad de
Maria la que la hace incomparable en el uso de su propia libertad. Celebramos esta
revelacion como parte de la ensennianza acerca de la Inmaculada Concepcion. Ella
nunca tuvo que enfrentar el problema particular de un falso yo, pero si tuvo que lidiar
con las contrariedades normales de la vida diaria, especialmente como esposa de José,

que debe haber estado muy feliz de recibir a Maria en su casa.

Recientemente, los exégetas han hecho otro descubrimiento interesante con respecto a
las costumbres judias de la época. Cuando nacia un nino, el padre no poseia ni
tomaba posesion del nifio sin antes declarar publicamente su intencién de aceptar
responsabilidad por €l. Es decir, que un padre no tenia necesariamente que aceptar
dicha responsabilidad. José acept6 libremente a Jesus y todas las obligaciones de la
paternidad que acompanaban a esa aceptacion. José, como judio justo, sabia que esto

tenia consecuencias muy graves, tanto econémicas como sociales.

41



Veamos otros puntos significativos de la experiencia de vida de José. Habia pasado por
una enorme conversion como resultado de su dilema. Me refiero a su proyecto de vivir
con Maria y a la contradiccion que su embarazo introdujo en esta situacion. La vida
con Maria era su vision principal. Si seguia la costumbre judia, también aceptaba ser
el padre adoptivo de Jestis y su mentor principal. Esas eran sus dos grandes visiones,

los dos ojos con los que percibia la realidad.

La travesia espiritual a menudo se compara con un desierto o un océano. La persona
que esta transitando ese viaje se encuentra con el equivalente a un oasis en un
desierto o un puerto en el océano. La tentacion es pensar que el viaje ha llegado a su
fin y que todos sus inmensos esfuerzos estan finalmente produciendo el fruto
anhelado. Pero el oasis o el puerto pueden convertirse en un lugar venenoso para
alguien que esta en el proceso de transformacion. En la travesia espiritual, pueden
ocurrir altos grados de experiencia espiritual, de consuelo y de iluminacién que nos
invitan a establecernos en ese nivel y considerarlo el final del camino. Pero, a menos
que sigamos adelante, la travesia puede estancarse en lo que aparenta ser un logro

espiritual.

Dios nos da muchas oportunidades para soltar nuestra vision y, es mas, a menudo
toma nuestra vision y la hace anicos, especialmente si ve que ésta es la Ginica forma
en que la vision puede convertirse, de veras, en la vision, en lugar de simplemente

estar pensando acerca de ella.

Observen el desprendimiento que se produce cuando se nos invita a dejar ir lo que
mas amamos. En el camino espiritual, a 1o mejor esto incluye nuestra experiencia de
Dios, que puede ser tan gratificante que nos gustaria conformarnos con esa
experiencia y no correr nuevos riesgos. Pero es fundamental seguir adelante. Por otro
lado, lo que es necesario y liberador es estar dispuestos a que nuestra propia vision se
haga pedazos y no el hecho mismo de renunciar a ella, como vemos en el caso de José.
Dios por fin reafirmé el camino de José. Su actitud hacia su vision habia cambiado
completamente. Ahora llevaba a cabo la vision como la voluntad de Dios, en lugar de
la suya propia. Sabia que Dios lo habia elegido para el ministerio de cuidar a Maria y

Jesus, y consinti6 a ello de todo corazon.

42



Observemos ahora la forma en que Dios trabaja con el nuevo José, cuyo peregrinar ha
madurado enormemente por su experiencia de estar listo y dispuesto a renunciar a su
vision.

Renunciar a la propia vision no es el final del camino, sino el comienzo. También
tenemos que enfrentarnos y renunciar a la percepcion de un yo separado. Entonces la
vida comienza a impulsarnos a que llevemos a cabo lo que nos comprometimos a

hacer.

El hecho de que Dios nos haya llamado no significa que el compromiso vaya a ser facil
o que hayamos respondido adecuadamente. Todo lo que hemos hecho es dar un
pequeno paso en el camino de seguir a Cristo. Queda toda la vida por delante.

Miremos lo que fue para José.

En primer lugar, no pudo proporcionar las condiciones normales para el nacimiento
del hijo de Maria. Eso debe haber sido un golpe para su ego en una religion y una
sociedad en las que se suponia que los padres eran cabeza de familia. Sé6lo se les

consideraba justos cuando proporcionaban todo lo necesario para la familia.

Poco después del nacimiento de JesUs vino su presentaciéon en el templo, como lo
exigia la ley. Simeon tomo6 al Nifio en sus brazos y dijo: "Este nifno esta destinado a
causar la caida y el levantamiento de muchos en Israel" (Lucas 2:34). Y luego le dijo a
Maria, "una espada te atravesara el alma" (v.35). ¢Qué paso por el alma de José

cuando escuchoé esas palabras?

Mas tarde, un angel se le aparece en un sueno y le dice: "Toma al nifio y a su madre y
huye a Egipto" (Mateo 2:13). Las autoridades los estan persiguiendo y tienen que
escapar a Egipto como refugiados. El hecho de que Dios nos haya escogido, como a
José, no quiere decir que todo vaya a marchar sobre ruedas. Al contrario, la vida nos
lleva a poner en practica nuestro compromiso y la nueva version de la vision con la

que ahora nos identificamos.

Maria, José y Jesus se convirtieron en refugiados como tantas otras personas en
nuestro tiempo. No sabemos como llegaron a Egipto. Era un viaje peligroso y no era
probable que conocieran a nadie cuando llegaron alli. Por lo tanto, se identificaron con
la gran cantidad de personas que, a lo largo de los siglos, han sido exiliados o

refugiados de diversas formas de injusticia o desgracia humana. Eso debe haber sido

43



un golpe para el ego de José, ya que, como buen padre judio, se esperaba que fuera

capaz de mantener a su familia y a su hogar.

Una vez mas, cuando regresaron de Egipto, José no pudo elegir el lugar mas
apropiado para vivir, sino que nuevamente tuvieron que esconderse de las autoridades
aun preocupadas por el Nifio Rey de quien los Magos habian hablado. La Sagrada
Familia fue a Nazaret que, como hemos visto, aparentemente era un lugar en el que
nadie queria vivir. Es decir, que José fracasa de nuevo. No parece estar a la altura del

ideal cultural de persona justa y padre ejemplar.

Mucho tiempo después, el Nino Jesus decide escabullirse y conversar con los maestros
del Templo. Cualquier nifio que se escapa es una humillacién y una verglienza para la
mayor parte de los padres. Cuando José y Maria finalmente encuentran a Jesus, él
muestra poco interés en ellos. Les pregunta: "¢No sabian que debo estar en la casa de
mi Padre?" (Lucas 2:49). De esta manera, Jesus le advierte a José que no lo considera
su verdadero padre. ¢Fue éste un rechazo de la paternidad de José desde la
perspectiva de éste? O fue tal vez su crucifixion de corazon, su pérdida no sé6lo de
Maria, sino también de Jesus? En cualquier caso, es posible que con eso completara

su camino espiritual. No sabemos nada mas acerca de él después de ese incidente.

Pasaron unos 20 anos desde ese momento en el Templo hasta que Jesis comenzo su
tarea de predicador. La catequesis de Mateo parece advertirnos que no vamos a poder
quedarnos en ningln puerto u oasis que encontremos en el camino. La vida regresa a
la misma pregunta una y otra vez, desafiando la vision que tenemos de nosotros

mismos.

La vision de José era: "¢Eres un buen padre judio?" Su condicionamiento cultural
diria: "Si, lo soy", pero la vida le decia "No, no lo eres". ¢Estaria dispuesto a aceptar ser
simplemente él mismo, y hacerle frente a la profundidad cada vez mayor de su
humillacién? En cualquier caso, toda vision, por elevada que ésta sea, debe hacerse
anicos, bien sea nuestra vision acerca de la vida espiritual, la Iglesia, Jesucristo, o
incluso de Dios. Ese es el peregrinaje tradicional a través del desierto o a lo ancho del

mar.

En resumen, la mayor contribucion de José a la transformaciéon de la familia humana

y su paso de la evolucion biolégica a la espiritual—un paso enorme en la comprension

44



del plan de Dios para el universo—fue su matrimonio con Maria. Ese matrimonio
parece cambiar el mandamiento original de Dios a Adan y Eva "de ser fecundos y
llenar la tierra" (Génesis 1, 28). O, mas bien, le da una nueva dimensién, una mayor
plenitud. En las personas de Maria y José, Dios parece estar desafiando a la familia
humana a llenar la tierra, no de manera cuantitativa, sino cualitativa. Esta nueva
invitacion no es a aumentar el numero de personas, sino a aumentar y multiplicar la
experiencia del pleno desarrollo del amor divino. El matrimonio de Maria y José
expresa esta nueva comprension del destino humano, porque no fue su unioén fisica,
sino su amor espiritual lo que trajo al Hijo de Dios al mundo y creo el ambiente en el

que creci6 hasta alcanzar su madurez humana.

45



5

EL SACRIFICIO DE LO QUE MAS AMAMOS

Hemos estado considerando a José como un modelo para los catecimenos en lo que
respecta a la vida cristiana y como vivirla. Vimos que su dilema crucial fue la pérdida
de Maria cuando ésta qued6 embarazada. José se encontraba atrapado entre
exponerla o llevarla a su casa como su esposa, a riesgo de perder su propia
reputacion. Se suponia que una pareja judia no debia unirse mientras vivian en casas
separadas, pero ella estaba embarazada. Este embarazo, a los ojos humanos, era de €l
0, en caso contrario, ella era adultera. José escogio proteger la reputacion de Maria y

sacrificar la suya propia.

El lenguaje del texto también sugiere que él podria haber estado preocupado por
involucrarse en un misterio divino que no entendia y del que se sentia indigno. Su otra
opcion era dejar que ella cargara con la culpa al divorciarse de ella discretamente y
mantener su reputacion de hombre justo. Dios, a través del mensaje del angel, le
estaba pidiendo que renunciara a su propio buen nombre y la llevara a su casa, lo que
significaba, a los ojos de la mayor parte de la gente, que €l se habia portado mal
durante el periodo del compromiso. No se nos dice si alguna vez se recuper6 de ese

estigma, al menos en su propia ciudad natal.

El evangelio de Mateo fue escrito para cristianos de origen judio, como vimos. Al leer
este texto, ellos observarian las semejanzas con otros personajes de la Biblia hebrea.
Sin duda, los amigos de Dios estan claramente destinados a ser purificados. Dios se
involucra profundamente en su proceso transformador y este proceso presenta ciertas

discernibles caracteristicas distintivas.

Los judios convertidos al cristianismo probablemente pensaban en las alianzas que
Dios habia hecho con un numero de personas antes de que Jesus estableciera la
Nueva Alianza. Hubo alianzas con Adan y Eva, Noé, Melquisedec, Abraham y Moisés.
Surge entonces la pregunta, ¢siguen vigentes las alianzas que precedieron a la Nueva
Alianza? Algunos tedlogos piensan que Dios nunca anula nada de lo que ha
prometido. Si esto es cierto, la Palabra de Dios ha estado activa en la poblacion

humana desde su comienzo. Los ritos que existen en otras religiones, incluso en las

46



religiones basadas en la naturaleza, son salvificos para ellos y pueden ser el medio por
el cual Dios los lleva a la redencion. Los documentos del Vaticano II (1962-1966)
ensenan que Jesus y su actividad redentora son la fuente tltima de la salvacion de

todos.

Abraham fue llamado por Dios a un proceso de crecimiento. Dios le prometi6 en su
vejez que engendraria un hijo a través del cual todas las naciones serian bendecidas.
Se dice que Abraham puso su fe en Dios, y que Dios se lo reconocié como justicia. (ver

Génesis 15: 5-6).

Pablo ensena que es la fe la que salva y no las obras (ver Romanos 3:28). Observen
que la fe implica una relacion personal. No se trata de un sistema o de una serie de
creencias que debemos aceptar, sino de nuestra entrega al misterio de la presencia de

Dios en todos los aspectos de la vida.

Isaac nacio para sorpresa de todos, incluso de su madre Sara, y se convirtié en la nina
de los ojos de Abraham y el hijo amado de su vejez. Tras haberle otorgado a Abraham
toda clase de favores materiales y espirituales, y de proporcionarle un hijo cuando ya
estaba tan avanzado en anos, Dios le ordena sacrificar al nifio en una montana que El
le mostraria. El texto da detalles conmovedores acerca de como Abraham obedece y
conduce a su hijo Isaac en un viaje de tres dias a una montana, mientras el joven
carga la lena para el sacrificio. Caminaron en silencio durante largo tiempo. Isaac
finalmente pregunto: "Papa, aqui esta la lena. ¢Donde esta el sacrificio?" Abraham le

respondio: "Dios se encargara de eso, hijo mio" (Génesis 22: 7-8).

Cuando llegaron a la cima de la montafia, Abraham colocé al nifio en la pira y se
dispuso a sacrificarlo con su cuchillo. Cuando estaba a punto de hacerlo, en el ultimo
momento, aparecié un carnero en la maleza cercana y un angel descendio y le grité a
Abraham: "{No toques al nifio!" Poco después, Dios le dice a Abraham: "Puesto que has
hecho esto y no me has negado tu hijo, haré que tu descendencia sea tan numerosa
como las estrellas del cielo y como la arena que esta a la orilla del mar" (22:17-18).
Casi podemos escuchar gratitud y asombro en la voz de Dios en este recuento del
texto. Abraham estaba totalmente listo a llevar a cabo la voluntad de Dios bajo las

circunstancias mas dificiles que pudiéramos imaginar.

47



El sacrificio de Isaac se ha convertido en simbolo del sacrificio de lo que mds amamos
por el mayor amor a Dios. Estas son las circunstancias historicas en las que no sélo
se encontraba José, el esposo de Maria, sino que se repiten una y otra vez en nuestra
propia vida. Se trata de un patron de entrega de nosotros mismos. No es un proceso
abstracto, ni es un heroico estar a la altura de las circunstancias para soportar alguna
dificultad o prueba en particular. Mas bien, es la experiencia humana clasica de un

amor abrumadoramente precioso, pero que termina con la muerte o el rechazo.

Lo que mas amamos puede ser nosotros mismos u otra persona. También pueden ser
nuestro trabajo, nuestro rol, nuestra nacion, nuestra reputacion espiritual o nuestros
logros. Encontramos que esto sucede casi regularmente en los fundadores de las
diversas ordenes. Muchos fundadores fueron expulsados o reemplazados por alguna
persona ambiciosa en su organizacion. Una de las victimas mas famosas fue San
Francisco de Asis. Este vislumbraba cémo reformar la Iglesia y puso todo su empefio
en establecer la sencillez del evangelio en la comunidad que habia fundado. Las
autoridades de la Iglesia de la época no mostraron mucho interés. Una institucion
tiende a ser mas lenta que los individuos en ver la necesidad de reformas. En este
caso, la Iglesia, en la persona del Papa, no aprobo el rigor de su regla con respecto a la
pobreza absoluta. Esto permitio que el lado intelectual de la orden se hiciera cargo de
ella y fue el Hermano Elias, como Superior General, quien finalmente le dio a la orden
franciscana su forma final, rechazando gran parte de lo que Francisco habia esperado

poder lograr para Dios y para la Iglesia.

Estos acontecimientos llevaron a Francisco a retirarse a una ermita, donde entr6é en
una profunda noche del espiritu que culminé con la recepcion de los estigmas de

Cristo. El objetivo por el que habia laborado durante toda su vida se hizo trizas.

El inevitable sacrificio de lo que esperamos, a menudo llamado nuestra vision,
seguramente se vera desafiado con el transcurso del tiempo, y es posible que incluso
tengamos que sacrificar nuestra idea de lo que creiamos que Dios deseaba de
nosotros. Eso nos sucede a todos en cosas pequenas como preparativo para las mas
grandes. Es la respuesta de Dios a la generosidad que esta dispuesta a elegirlo a €l por
encima de todo lo demas. En el caso de José y Maria, José estuvo dispuesto a
apartarse de Maria por amor a Dios y guardar su ley. Una vez que hizo el sacrificio

interior, ella le fue devuelta, como vimos.

48



Por lo tanto, lo que se requiere es estar dispuestos a dejarlo todo por amor a Dios, no
el hecho mismo de hacerlo. Nuestra vision puede ser, en realidad, parte del plan
salvifico divino. Evidentemente, Dios estaba encantado con la fidelidad y la disposicion
de Abraham de entregar a su hijo amado. Sin embargo, para que pudiesen cumplirse

las promesas de Dios a Abraham, era necesario que el muchacho continuara con vida.

Cuando Dios le dijo a Abraham que sacrificara a Isaac, ¢creia Abraham que Dios
resucitaria a Isaac de entre los muertos? La consciencia de Abraham se enfrenté a un
dilema abrumador: su amor muy especial y tierno por el hijo de su vejez y, al mismo

tiempo, la orden de Dios de sacrificarlo.

A través de esta enorme prueba, la consciencia de Abraham parece haberse
transformado radicalmente y liberado del condicionamiento cultural de su tiempo.
Quizas en ese largo viaje a la montana, Abraham comenzoé a dudar de la practica
aceptada en su época que condonaba, e incluso fomentaba, el sacrificio humano. El
Dios que él conocia y cuya amistad significaba todo para él, ¢realmente requeria el

sacrificio de su hijo amado?

Con esta pregunta en su mente, Abraham procedio con los preparativos necesarios,
hasta el punto de levantar el cuchillo dispuesto a matar a su querido hijo. Entonces el
Angel le ordené que no le hiciera dafio al nifio. Abraham ya habia hecho el sacrificio de
lo que mas amaba en el mundo, mediante su entrega total a la voluntad de Dios tal
como €l la entendia. Por lo tanto, Abraham pudo confiar en su experiencia personal de
Dios y rechazar toda la fuerza de su condicionamiento cultural. Dios resolvi6 asi el
dilema de Abraham, liberandolo de la practica universalmente aceptada del sacrificio

humano, comun en la sociedad de su tiempo.

Esta casi tragedia deja en claro que el sacrificio de lo que mas amamos nunca puede
incluir el sacrificio humano, sino que conduce a la entrega total de nosotros mismos a
Dios. Su testimonio puso fin a la costumbre de sacrificar seres humanos por cualquier

motivo y a rechazar todo tipo de chivos expiatorios.

El dolor desgarrador de Abraham puede transferirse a Maria, que estaba plenamente
consciente de las palabras del angel acerca de que Jesus, su hijo, seria el salvador del
mundo (ver Lucas 1:33). Pero no se le explic6 como ocurriria esto. Cuando lo vio morir

en la cruz, ¢creyo que Dios Padre lo resucitaria de entre los muertos? La vida

49



cotidiana tiene el propésito de cultivar esta disposicion de desprendimiento de
cualquier posesion cuando Dios nos lo pida y esto incluye no solo las personas que

mas amamos, sino también nuestra propia imagen y nuestro ego.

No es que nuestros objetos de amor especial sean malos o pecaminosos. Es mas bien
que los planes del amor de Dios para nosotros son mayores de lo que podamos
concebir. Las Escrituras nos ofrecen algunos modelos de las actitudes de Jesus con el
propésito de que las imitemos. Una vez que aceptamos en fe que Dios es pura entrega

y amor, Dios levanta una pequena esquina del velo que oculta al Misterio Supremo.

La Trinidad es el misterio de un amor que supera todo lo que podamos experimentar
en esta vida, pero que es la fuente de todo lo que reconocemos como valioso en esta
vida. En la Trinidad, el Padre entrega eternamente la totalidad de quién El es al Hijo.
Esta siempre engendrando al Hijo, con todo lo que conlleva la realizacion de las
infinitas potencialidades que estan presentes y que permanecen ocultas en el Padre. Si
el Hijo lo recibe todo y lo devuelve al Padre, parte de ese retorno consiste en
manifestar el movimiento del don del amor divino en los asuntos humanos. La

expresion de este sacrificio es la humanidad de Cristo.

No es nuestra salvacion lo que es prioritario en la mente de Jesus, sino la revelacion
de la humildad y el amor del Padre, que le entrega todo al Hijo. El Hijo le devuelve
toda la Deidad al Padre en el amor del Espiritu, que los reconstituye, por asi decirlo, a
medida que se vacian de todo lo que son y lo vuelven a recibir de cada uno de los
otros. En Dios, conocer es ser el otro. Para Dios conocer algo es ser esa cosa, aunque

no esta limitado a nada en particular.

A medida que exploramos las profundidades de la Trinidad, empezamos a darnos
cuenta de que todo esta en Dios ya que, en ultima instancia, no hay nada mas. Dios lo
es todo. Por lo tanto, si nos convertimos en nada, (en ninguna cosa en particular: no-
thing), nos convertimos en todo por participacion. Esta espaciosidad es caracteristica

de la experiencia de las etapas sucesivas de la contemplacion.

La humildad de Dios es impresionante. Es como si Dios prefiriera no ser Dios. En la
encarnacion, el Verbo Eterno se vacia de lo divino y se vuelve uno con la forma mas
baja de vida inteligente que conocemos en este universo. Ademas, parece que Dios no

esta interesado principalmente en actos de gratitud o adoraciéon. Esas practicas

50



devocionales son para nuestro beneficio. S6lo necesita una cosa, nuestra disposicion a
ser amados infinitamente, no porque lo merezcamos, sino debido a nuestra

desesperada necesidad y su infinita misericordia.

¢Qué hacemos a menudo cuando Dios parece tratarnos mal? Nos enojamos y sentimos
que estamos siendo tratados injustamente. Job queria llamar a Dios a una especie de
corte celestial y probar que era inocente. Un grupo de supuestos consoladores
trataron de forzarlo a aceptar que el pecado era la causa de su sufrimiento, una
nocion muy popular en esa época. Job se neg6 a aceptar dicha explicacién porque
sabia que era inocente y era honesto. Asi lo dijo y ésa fue su defensa. Su relacion con
Dios estaba destrozada, pero su relacion previa, antes de que comenzaran sus grandes
pruebas, estaba basada en su condicionamiento social y cultural, que juzgaba las
acciones de Dios siguiendo criterios humanos y que era incapaz de comprender la

altura, la longitud, la anchura y la profundidad del amor divino.

Desde el punto de vista de la justicia humana, Dios parecia ser injusto con Job. En el
primer capitulo del Libro de Job, Dios afirma que Job es integro, pero Satanas lo
desafia, diciendo "El te sirve s6lo porque lo tratas bien. Enviale algunas pruebas y

veras lo que obtienes a cambio". (ver Job 1:10-11). Dios permite que Satanas actue.

Dios utiliza la malicia de Satanas para llevar a Job a un nuevo nivel de percepcion de
lo que es la divinidad. No era posible que alcanzara esa relacion sin que se hiciera
anicos su idea de Dios, que lo limitaba a una cierta norma humana de justicia. La
gente todavia sigue haciendo lo mismo. Dicen: "¢Como puede Dios tratarme de esta
forma cuando trato de servirle? Trabajo muchisimo en varios tipos de ministerios,
guardo todos los mandamientos, voy a la iglesia los domingos y vivo una vida de
buenas obras. Visito las personas sin hogar y ensenio la Oracién Centrante. ¢Y qué

'”

recibo yo?jUna bofetada

Eso es mas o menos lo que Job estaba sintiendo y expresando al perder toda su
propiedad, reputacion familiar y salud corporal. Incluso acusa a Dios de ser el asesino
de los inocentes. Finalmente, Dios se le aparece a Job en un torbellino y le pregunta:
"¢Donde estabas tu cuando hice las estrellas y el océano y los animales?” (38: 1, 4ss).
Al final del discurso de Dios, Job simplemente retira todas sus preguntas. La tinica

respuesta a todas las preguntas acerca de Dios es Dios mismo.

51



Dios es puro amor, pero un amor que no es sentimental. Es un amor que trata de
compartir un amor puro y desinteresado con pobres instrumentos humanos que no
distinguen su mano derecha de la izquierda, pero que tienen el destino de participar
en la vida divina. La actitud apropiada y la respuesta fundamental a Dios es el

consentimiento, y no algun tipo de accion o logro.

El consentimiento es la base de la oracién contemplativa y del método de la Oracion
Centrante. Es decir, cuando nos sentamos en oracion centrante, en realidad estamos
consintiendo a Dios y permitiendo que Dios sea Dios libremente en nosotros. Esta es
la disposicion basica para recibir la transmision de la vida divina mediada a través de
la actividad redentora de Cristo. No se limita a los cristianos, pues la actividad
redentora de Cristo se extiende hacia el pasado y hacia el futuro para incluir a todos
los seres humanos que han existido. También esta disponible para todos a través de
una variedad de canales fuera de la religion, incluyendo la naturaleza, la creatividad,
el arte, el servicio a los demas, la ciencia genuina, el amor conyugal y otras formas. La

religion sigue siendo, sin embargo, el mejor mensajero de la vida divina.

La disposicion de Abraham de entregar lo que mas amaba a peticion de Dios, le
permitié convertirse en el padre de las religiones abrahamicas: el islamismo, el
judaismo y el cristianismo. Lo que estas religiones ensefian esencialmente es la
aceptacién de Dios tal y como El es. Le permitimos, a través de la vida diaria y el
devenir de nuestras vidas, que nos lleve a una capacidad cada vez mas profunda de

entregar quiénes creemos ser y aceptar quienes somos en realidad.

La union con Dios implica el abandono de la propia imagen como un punto fijo de
referencia. Jesus se identificoé con la condicion humana y nos dio un ejemplo de como
esta relacion se puede desarrollar en la practica. Las grandes figuras del Antiguo y el
Nuevo Testamento son ejemplos de como ocurrié esto en vidas humanas que no
estaban completamente poseidas por la vida divina. Esas personas eran solamente
seres humanos y nos mostraron que es posible para todos manifestar la vida divina en

la naturaleza humana de cada cual.

Mediante el sacrificio repetido de Isaac en nuestras vidas—de lo que mas amamos—
gradualmente dejamos ir nuestra propia imagen y permitimos que Dios sea Dios en
nosotros. Nos preparamos para la entrega de nosotros mismos que culmina en el

sacrificio de la vida misma en el proceso de morir. Este tiltimo no es el final del

52



camino, sino la plenitud del proceso transformador. En esta vida, la intensidad del
amor de Dios es tan grande que "nadie puede ver a Dios y vivir". Vivir con su amor en
la condicion humana permite el despliegue del conocimiento de Dios al hacernos uno

con Cristo.

En la tradicion cristiana, la imitacién de Cristo es el proceso por el cual conocemos a
Dios haciéndonos Dios, en la medida de lo posible, asi como el Padre conoce al Hijo
haciéndose el Hijo. En la Trinidad, el Padre vive en el Hijo, no en si mismo, y el Hijo en
el Padre, no en si mismo. Cristo se entrega totalmente al Padre, y al hacerlo manifiesta
quién es el Padre. Como dice Jesus, "Quien me ha visto a mi, ha visto al Padre (Juan
14:9). En la pasion y vaciamiento de Cristo, vemos lo que el Padre esta haciendo
eternamente con respecto a la esencia divina. El es la divinidad, en el sentido mas
pleno, cuando la entrega. La Trinidad es unidad infinita e infinita diversidad al mismo

tiempo.

El Cuerpo Mistico de Cristo nos comunica la mente y el corazén de Cristo, en el que
no so6lo somos uno con el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, sino que también somos

uno con todos los otros en quiénes mora y se despliega el mismo Misterio.

Cada vez que algo horrendo ocurre en nuestras vidas, la pregunta que debemos
hacernos es: "¢Es este el sacrificio de [saac que Dios me pide?" La disposicion a
sacrificarlo todo es parte esencial de nuestro camino espiritual y nos permite ser
conformados a la Cruz de Cristo. El sufrimiento de Cristo en la cruz es la invitacion

suprema de Dios a entrar en la vida de la Trinidad.

53



EL PROCESO DE LA ORACION CENTRANTE

Todo esta arraigado en la Unidad ultima de la Trinidad. Todo sale de alli y regresa alli.
Puede ser de interés abordar este misterio divino desde la perspectiva de la oracion
centrante. Eso nos daria la oportunidad de profundizar nuestra comprension del
progreso de la oraciéon centrante a medida que se desarrolla en las etapas progresivas
de contemplacion y los niveles superiores de conciencia. “Superiores” no es
exactamente la palabra correcta aqui, ya que sugiere un juicio, mientras que el nivel
mas alto de conciencia es sin juicio, no es ni alto ni bajo, ni a la derecha ni a la
izquierda. Todo esta incluido en la Unidad del Ultimo Misterio. Todos, en la medida de
nuestras limitaciones, accedemos a este Misterio que es la mayor realidad y, en cierto
sentido, la unica realidad. Todo lo demas se filtra a través de nuestra consciencia. Este
filtro normalmente incluye los prejuicios de nuestro condicionamiento cultural y los

sesgos de nuestros programas emocionales para buscar la felicidad.

Cuando iniciamos la oracién centrante, estamos entrando en el proceso consensual de
recibir a Dios en lo mas profundo de nuestro ser y permitirle que nos ame segin su
voluntad. Nuestra penetracion de esa presencia depende exclusivamente de Dios.
Algunas personas penetran mas que otras, pero todos la disfrutan hasta el maximo de
sus capacidades. La Oracion Centrante es un camino directo a la experiencia apofatica

de la contemplacién en la tradicion cristiana.

Cuando iniciamos la oraciéon centrante, estamos entrando en el proceso consensual de
recibir a Dios en lo mas profundo de nuestro ser y permitirle que nos ame segin su
voluntad. Nuestra penetracion de esa presencia depende totalmente de Dios. Algunas
personas penetran mas que otras, pero todas las disfrutan plenamente en la medida
de sus capacidades. La oracion centrante es un camino directo a la experiencia

apofatica de la contemplacion en la tradicion cristiana.

La oracién centrante, si la haces con cierto grado de correcciéon, desestabiliza

gradualmente el falso yo junto con sus sintomas. Estos sintomas son enumerados por

54



San Pablo: odio, celos, violencia, ira, ambicién, division, envidia (Galatas 5:20). El
Espiritu Santo gradualmente trae a nuestra atenciéon las consecuencias de nuestras
falsas convicciones y comportamientos debido a las inevitables frustraciones de los
programas emocionales para buscar la felicidad; no, por supuesto, para que los
rumiemos o actuemos basados en ellos, sino mas bien para desarrollar el habito de

dejarlos ir rapidamente.

El soltar no nos libera de las energias primitivas que heredamos de nuestros
ancestros, ya sean humanos, animales o vegetativos. Es un camino hacia la libertad y
hacia el despertar del verdadero yo, que es la imagen de Dios en nosotros revelada en
el Génesis y una participacion en la luz divina segun el prologo del Evangelio de Juan.
El texto afirma que la Palabra de Dios que "alumbra a toda la humanidad, venia a este
mundo" (1, 9). Es decir que, por el simple hecho de ser humanos, todos estamos en

relacion con la Eterna Palabra de Dios.

El término de Pablo para la Palabra Eterna es Cristo. De modo que, cuando la Palabra
entra en la humanidad, toda la familia humana se convierte en el Cuerpo de Dios.
Esta ensenanza esta completamente desarrollada en la Epistola a los Romanos y en

otras partes de las Escrituras.

Cuando nos disponemos a practicar la oracién centrante, no nos limitamos a
estacionarnos en un banco, un cojin o en el piso. Estamos sentados en Dios. Estamos
sentados con nuestro falso yo y con nuestro verdadero yo. Al principio, nuestra
principal experiencia es del falso yo, con su estruendosa andanada de pensamientos y
tormentosos deseos. Estos nos impiden experimentar los niveles mas sutiles del

verdadero yo.

Al practicar la oracion centrante, esperamos poder manifestar menos sintomas del
falso yo y sus frustraciones, y experimentar los sintomas del verdadero yo. Estos se
resumen teolégicamente en los Frutos y Dones del Espiritu, que son: caridad, gozo,
paz, paciencia, benignidad, longanimidad, afabilidad, bondad, fidelidad, mansedumbre
y dominio propio. Si experimentas un mayor amor por Dios sin buscar recompensa,
ésta es la obra del Espiritu en ti. Es uno de los Frutos del Espiritu y una participacion

en la consciencia de Cristo.

55



En la habitacion interior a la que accedemos a través del método de la oraciéon
centrante hay varios niveles del inconsciente. Uno es el ontologico, que incluye los
Frutos y Dones del Espiritu y las virtudes teologales infusas, todos ellos destinados a
transformar nuestro comportamiento y actitudes en la mente y el corazéon de Cristo.
Los Frutos y Dones del Espiritu son senales de que esta ocurriendo ese proceso.
Nosotros no los “hacemos”. Ellos nos “hacen,” en respuesta a nuestra creciente
liberacion de la camisa de fuerza del falso yo, con sus pensamientos y deseos que
limitan, confinan, confunden y, a veces, atormentan. El falso yo tiene sus raices en la
ilusion, la idea equivocada acerca de nosotros mismos que surge, en gran parte, del
periodo prerracional de la infancia y la nifiez temprana. Los juicios sobre lo que esta
bien y lo que esta mal a menudo nos son impuestos por la cultura en la que vivimos o

por nuestra propia ignorancia. No representan la realidad tal y como es.

La omnipresencia divina significa que Dios esta presente en todas partes y en todo lo
que existe, puesto que nada puede existir si él no esta presente. Toda criatura
depende de €l y de la evolucion continua de la creacion. Este no es un proceso que
ocurre de una sola vez, sino que es algo que esta sucediendo de momento a momento.
Debemos pensar en Dios como en constante movimiento. Dios, de hecho, es actividad
total y reposo total al mismo tiempo. Esta en relacion con todo lo que existe y, por lo

tanto, conoce toda la realidad de principio a fin.

Al final de cada uno de los seis dias de la creacion, se describe a Dios diciendo que su
obra era "buena", y después de crear la especie humana dijo que era "muy buena".
Dios se deleita en sus criaturas, a pesar de sus multiples faltas y limitaciones. Desde
su punto de vista eterno, tanto la transformaciéon definitiva de la humanidad como sus

muy reales limitaciones estan presentes para él.

Se nos dice que Dios, en el primer dia de la creacion, ordena: "Hagase la luz". Pero no
se trata del sol, ni la luna, ni las estrellas. "Hagase la luz" es la luz creadora
trascendente que esta presente como la energia basica de todo lo que existe (ver
Génesis 1:3). Todas las demas luces son secundarias comparadas con ésta. Esa luz es
la fuente de la naturaleza espiritual de nuestro ser. Esa es la luz que habita en
nosotros como nuestra mas intima naturaleza espiritual, y ésa es la luz que nos

juzgara en el momento que pasemos de esta vida terrenal. Nuestra propia luz interior

56



sera nuestro juez y nos mostrara exactamente quiénes somos y el verdadero estado de

nuestra relacion con Dios.

Con el fin de prepararnos para ese momento y cultivar la luz, la practica de
relacionarnos con Dios a un nivel capaz de acceder a esa luz espiritual es un aspecto
importante de la religion. La tarea fundamental de la religion es facilitarnos y
apoyarnos en el camino hacia la luz que es sinénima del verdadero yo. El proposito de
considerarla aqui es tomar consciencia de la altura, la longitud, la anchura y la

profundidad del amor de Cristo al asumir nuestra naturaleza humana.

Las preocupaciones, distracciones, logros, ambiciones y otras actividades humanas
son a menudo monumentales, asombrosos y aterradores. Y, sin embargo, comparados
con el plan de Dios, no son nada en absoluto. La vision contemplativa percibe a Dios
incluso en medio del desastre, la agitacion o el fracaso personal. Nunca pierde la
esperanza, porque su esperanza no se basa en los acontecimientos humanos sino en
la bondad divina, que es infinitamente poderosa e infinitamente misericordiosa. La
esperanza teologal hace que hasta el mas grande de los pecadores sea candidato a la
mas alta bienaventuranza. A Dios le basta un momento para transformar a alguien,

como en el caso del Buen Ladron (cf. Lucas 23, 39-43).

La oracion centrante nos introduce al movimiento de la contemplacién. Nos sentamos
a consentir y lo primero que hacemos es olvidarnos de todo lo que nos preocupaba.
Cuando hemos practicado esto por algunos anos, es posible que nos sintamos
movidos a extenderlo a media hora, 40 minutos o incluso una hora dos veces al dia.
Cada uno se encuentra en un lugar diferente en su travesia espiritual, pero de vez en
cuando es conveniente reflexionar sobre si la cantidad de tiempo que se dedica a la
oracion centrante es proporcional al monto de estrés, ansiedad y trabajo que tenemos
que realizar. Se requiere equilibrio entre el silencio y la actividad. Esto no significa
necesariamente un silencio total, ya que la accion también juega un papel esencial en

nuestra transformacion.

Hay que tener en cuenta la interaccion entre los periodos de silencio y actividad mas
conveniente para nuestro estado de vida y nuestros deberes sociales. El tiempo
dedicado a esperar por Dios, a atender a Dios, o a no hacer nada, no es tiempo
perdido. Es cultivar la actitud de aceptacion de todo nuestro ser. Nuestro ser mas

intimo no tiene que probarse a si mismo, porque ya es infinitamente amado. Al nivel

57



mas profundo es libre, alegre, lleno de amor, de compasion y consciente de la unidad
de todo lo que existe. Esto incluye la unidad de la familia humana y fomenta un

sentido de responsabilidad por ella.

Somos individuos y seres sociales al mismo tiempo. En este momento, la sociedad
occidental se ha movido hacia un marco de referencia muy individualista. Por eso, hay
un movimiento que trata de recuperar la comunidad de diversas maneras. Siempre se
ha entendido el valor de la comunidad, pero lo comunitario fue excesivamente
enfatizado desde la Edad Media hasta la Ilustracion, lo que condujo a la disminucion
de una proporcion adecuada de respeto por el individuo. Eso llevé a la dominacion de
factores sociales, bien fueran politicos o eclesiasticos, sobre los individuales. Dios no
s6lo esta llamando a cada individuo a una unién directa con El, sino también a entrar
en comunion con todos los que estan siendo llamados a lo mismo, y a experimentar,
hasta cierto punto, el hecho de que le pertenecemos a Dios y a los demas. De algin
modo, es posible que nos sintamos llamados, a veces, a compartir las cargas de los

demas, y eso incluye el dafio psicologico que nuestro falso yo nos ha hecho.

El cuerpo humano contiene células que ya no son saludables. Las células sanas estan
destinadas a producir nuevas células para reemplazar aquellas cuya eficacia esta

disminuyendo. Cada célula del cuerpo tiene una mision. No es s6lo una multiplicacion
interminable de formas simples de vida. Cada célula contiene el programa completo de

crecimiento del organismo particular al que sirve.

El alma humana llena cada parte del cuerpo y le confiere su direccion y su forma. El
Espiritu Santo, como alma del Cuerpo Mistico, llena cada una de sus células con el
ADN divino, de modo que cada célula contiene todo el programa de lo que se supone
que sea el Cuerpo Mistico. Pablo habla de la edad madura de Cristo, a la que llama el

pleroma, cuando Cristo sera todo en todos.

El primer paso de la oracion centrante es la intencién de sentarnos, dispuestos a ser
transformados en la imagen divina que habita en nuestro interior. Cristo es el Hijo de
Dios hecho persona humana y es la forma humano-divina de existir en el mundo. No
alcanzamos eso dejando atras a la sociedad o saltando desde un puente, sino
sometiéndonos al movimiento tanto del bien como del mal que existe en cada uno de
nosotros. No es que aprobemos el mal. Jesus simplemente enseno: “No te resistas a

quién hace el mal” (Mateo 5: 39). ¢Qué significa eso?

58



Como minimo, aceptamos lo que es, y nos mantenemos abiertos a lo que el Espiritu
pueda pedirnos que hagamos. No se trata de pura pasividad, sino de un desapego de
la accion que sea una mera reaccion a las circunstancias o a los males que se nos
hacen. De ese modo, se nos capacita para dar pasos que corrijan ciertas situaciones a
medida que van surgiendo. El discernimiento crece junto con la oracion
contemplativa. A medida que nuestra perspectiva de la realidad se purifica de las
influencias del falso yo, tanto social como psicolégico, comenzamos a hacernos
sensibles a los movimientos del Espiritu en nuestro interior. La manifestacion
espontanea de la vida resucitada de Cristo en nosotros por medio de los Frutos y
Dones del Espiritu y de las virtudes teologales brota de esta fuente. Nos entregamos a
ellos, nos sometemos a ellos, o colaboramos con ellos a medida que van surgiendo en
la vida cotidiana. Son sumamente practicos, porque se extienden a los mas minimos
detalles de la vida diaria. Por lo tanto, a Dios le interesa absolutamente todo lo que

hacemos, y cada accion queda registrada. La realidad nunca olvida.

Todo lo que sucede es para siempre, puesto que es real. El que muere es sélo el falso
yo. Esa es una muerte feliz en Dios, porque es un movimiento hacia la verdadera
libertad y la plenitud de la vida. Cuando dejamos pasar las preocupaciones, la oracion
se convierte en un ejercicio de simplemente ser. Descansar en Dios es el término
clasico que se le ha dado. Descansar puede sugerir no hacer nada. Sin embargo, no
es, en realidad, no hacer nada; es desprendernos de nuestros pensamientos y deseos

para permitir que la accion divina actie libremente en nosotros.

Abrirnos al Espiritu a través de la intenciéon nos introduce en la habitacion interior a
la que se refiere Jesuis en su maxima de sabiduria en Mateo 6:6. La consecuencia
practica de simplemente ser es que concluye nuestro interminable dialogo interior.
Cuando entramos en la habitacion interior a practicar la oracion centrante, habiendo
establecido silencio sobre lo que esta pasando fuera de nosotros y en el ambiente en el
que nos encontramos, dejamos de lado toda actividad mental. Pongamos una nota a la
entrada de nuestra habitacion interior que diga: “Suelta el dialogo interior", o, "Deja tu

falso yo aqui". Yo anadiria: "No vuelvas a recogerlo cuando te vayas".

El falso yo se manifiesta mediante un flujo constante de pensamientos inapropiados,
no deseados, locos u horribles. Pueden ser recuerdos, planes y deseos, y aqui el

principio de no resistir al mal es muy importante. No te resistes al hecho de tener

59



pensamientos no deseados, y mucho menos luchas contra ellos. Ademas, no te
preocupes porque todavia experimentas muchas distracciones después de tantos anos
de practica de la oracion centrante. La capacidad de rumiar, pensar o sonar despierto
es infinita. La imaginacion es una facultad de movimiento perpetuo; por eso, lo que en
realidad estamos haciendo es reducir la energia que gastamos en perseguir falsas

reflexiones, deseos y experiencias que surgen durante el periodo de oracion.

No podemos entrar al estado contemplativo por nuestros propios medios. Solo
podemos reducir los obstaculos, y eso es lo que hacen los dos primeros pasos: el
silencio exterior y el silencio interior. Estamos entonces al borde de ningun sitio en
particular, lo que quiere decir que estamos en todas partes. El sonido del silencio es el
habito de escuchar y el entrenamiento de nuestra voluntad espiritual de permanecer
en este simple volverse a Dios. Eso se puede hacer a través de varios simbolos, como
regresar a la palabra sagrada, una mirada sagrada, o notar brevemente nuestra
respiracion. Estas son simples expresiones de la intencion espiritual que mantiene
nuestro consentir, o al menos nuestra voluntad de consentir, a la presencia y accion

del Espiritu en nuestro interior.

Consentir a la accion de Dios en la vida cotidiana es consentir a lo que sucede. En
nuestro compromiso en el bautismo nos unimos a Jestis en su bautismo o, mejor
dicho, él se une a nosotros en el nuestro. Descendemos a las aguas bautismales,
simbolo de la tribulacion donde muere el falso, y salimos de las aguas de la tribulacion
por medio de la fe en su resurreccion. El Espiritu de Cristo se convierte en el motivo

principal de todas nuestras actividades.

Un elemento significativo es que cada aspecto de nuestra vida esta incluido en nuestra
percepcion basica de Dios, de la Iglesia y de la vida espiritual. En un capitulo anterior,
hablé de como José renuncia a sus dos ojos, aceptando volverse ciego a su vision
original de la vida con Maria y Jesus. Su vida con Maria se vio trastocada por el
misterioso embarazo de ésta. Mas tarde, la desaparicion de JesUis en el templo sin
previo aviso fue un llamado para que José renunciara a su papel de padre segun la
costumbre judia. El habia aceptado formalmente esa responsabilidad, que concluy6

cuando Jesus dijo que su padre era otra persona.

Si ésa es una interpretacion correcta, puede significar que, para que nuestra vision

pueda realizarse, es necesario renunciar a ella, o que, al menos, tenemos que estar

60



dispuestos a dejar que Dios haga algo distinto con ella. Como vimos, Dios a menudo
reafirma la vision una vez que la voluntad de dejar ir esta presente. En otras palabras,
el desapego de nuestra vision es un factor importante para alcanzarla. No es nuestra
idea acerca de ella la que la logra. Mas bien, nuestra idea la obstaculiza. La libertad de
aceptar la realidad tal como es y como sucede parece ser la experiencia transformante

primordial de la travesia espiritual.

Tras establecer una practica diaria de oracion centrante y de adentrarnos en un
silencio mas profundo, en algin momento éste se vuelve habitual y es posible que
podamos entrar de inmediato en un lugar de relativo silencio y paz. Alli, Jesus
recomienda orar en secreto porque, "Tu Padre que ve en lo secreto, te recompensara”.
La palabra “recompensa” tiene un significado mucho mas amplio de lo que

normalmente pensamos. Es mucho mas que la retribuciéon por un trabajo bien hecho.

En un par de versiculos anteriores aparece la misma palabra cuando Jesus se refiere
a ciertos fariseos que rezaban en las esquinas de las calles para ser vistos por el
publico y aplaudidos por sus buenas obras. En ese pasaje, la palabra recompensa se
limita claramente a "han recibido su recompensa". Recompensa en Mateo 6:6 es una
palabra hebrea diferente y, en sus raices arameas, implica el pleno florecimiento de la
naturaleza humana: la liberacion de todos los poderes sobrenaturales que estan
presentes dentro de nosotros, y su culminacion en un completo desarrollo. Por lo
tanto, el texto hace referencia a tres o cuatro simbolos del proceso transformador y

refuerza la promesa de transformacion a la que el evangelio nos invita continuamente.

A través de la oracion en secreto comenzamos a olvidarnos de nosotros mismos. Con el
tiempo, nuestra disposicion a aceptar la oracion tal como es se basa cada vez mas en
la fe pura. Eso significa que Dios esta presente, ya sea que lo sintamos ausente o
presente. Esa percepcion nos libera de ansiedades innecesarias y de expectativas
equivocadas. Dios supera ampliamente cualquier experiencia de Dios que podamos

tener. Y quizas por eso Jesus usa la palabra "secreto".

El silencio del falso yo atin puede incluir pensamientos, pero uno es consciente de no
estar interesado en ellos y no los busca. A veces, la atraccion por el silencio es tan
profunda que no se tiene ningiin pensamiento durante un cierto periodo de tiempo.
Ese es el comienzo del despertar del verdadero yo. La consciencia sin contenido

particular es la oracién contemplativa. La consciencia que no es consciente de si misma

61



es una experiencia aun mas avanzada, que puede ocurrir a medida que la oracién en

secreto se estabiliza.

Jesus senala esto de forma general solamente, ya que puede manifestarse de muchas
maneras, aunque siempre incluye los Frutos del Espiritu. Estos Frutos conducen a un
aumento del amor desinteresado, la sensacion de bienestar y alegria, el
reconocimiento de que la experiencia es imposible de explicar y que todo esta perfecto
tal y como es. Esto ultimo es una percepcion que también afirman los budistas Zen
cuando hablan de iluminacion. La iluminacién no significa que uno no sea
plenamente consciente de que hay que hacer algo para corregir las injusticias y la
violencia en el mundo, pero sin ansiedad emocional ni sufrimiento. Es compasion sin

sufrimiento.

La sensacion de bienestar y alegria también se expresa como una empatia capaz de
percibir cada situacion en toda su dimension, incluso la necesidad de hacer algo sobre
algin problema muy real, pero sin la compulsion de realizarlo nosotros mismos a
menos que nos sintamos llamados por Dios a resolverlo. Estamos conscientes de la
afliccion y nos identificamos con ella. Estamos dispuestos a sobrellevar sus cargas,
aceptando interiormente los sufrimientos que puedan surgir en nuestro camino para
beneficio de la redencion de la familia humana: en otras palabras, permitimos que, de
alguna manera, las energias divinas fluyan a través de nosotros hacia el resto del
Cuerpo Mistico, muy parecido a como las energias curativas fisicas funcionan en el

cuerpo humano.

Una vez que el silencio interior se establece bien durante la oracion, el tiempo
transcurre velozmente y surge la oracion contemplativa en el sentido estricto antes
mencionado. El ejercicio espontaneo de los Frutos y Dones del Espiritu y de las
Bienaventuranzas en la vida cotidiana manifiesta también el despertar del verdadero
yo. Es posible que aun continuen periodos de descarga y purificacion del inconsciente.
Todo esto puede ser redentor no sélo para nosotros, sino también para los demas. En
otras palabras, a medida que nos mejoremos, todos los demas en el Cuerpo Mistico
mejoraran también. O sea, si podemos dejar de derramar las energias negativas de

nuestro falso yo en el universo, el universo mejorara.

De hecho, mejora sin que pensemos al respecto. Esto no excluye la planificacion y el

uso de la tecnologia para mejorar situaciones negativas, pero no existe la ansiedad que

62



a veces caracteriza a las personas bien intencionadas que quieren arreglarlo todo y
aun no saben que ni siquiera pueden arreglarse a si mismas. Ser un canal o un
instrumento del amor divino es la mayor contribucion que podamos hacer a la
humanidad. Por eso, quienes trabajan para Extension Contemplativa hacen mas
cuando son fieles a su practica diaria, que los abre y los prepara para convertirse en

canales del amor de Dios.

Resumamos lo que estamos tratando de hacer en la practica de la oracion centrante.
Soltar nuestras circunstancias externas, simbolizado por la eleccion de un lugar
solitario y la introducciéon del simbolo sagrado de nuestra intencién, constituye la
disposicion que estamos cultivando, que podriamos llamar aceptacién. La aceptacion,
sin embargo, puede ser vacilante a veces, como cuando es hora de orar, estamos
inmersos en otras cosas y nos sentimos reacios a sentarnos. En ese caso, es

importante que nos sentemos de todos modos.

Es decir, la aceptacion no es todavia consentimiento, que da la bienvenida al tiempo
formal de la oracion por muy reacios que podamos sentirnos. La oracion se ha
convertido para nosotros en una necesidad. También conlleva una sensaciéon de volver
a casa, de experimentar lo mas intimo de nosotros mismos o, incluso, de descansar en
el regazo de nuestro Padre celestial. El consentimiento tiene el elemento adicional de
querer hacer la voluntad de Dios y de ignorar cualquier factor que pueda obstaculizar

ese compromiso.

Eso coincidiria con el silencio interior, o el segundo paso, que es "cerrar la puerta"; es
decir, cerrar la puerta a nuestro dialogo interior. Recuerda, la contrasena de acceso a

la habitacion interior es: “Detén el dialogo interior.”

Independientemente de lo que te moleste, lo que estés pensando, los recuerdos que
surjan, cuales sean tus planes, éste no es el momento de pensar en ellos. I[gualmente,
no ofrecemos resistencia a la imposiciéon o intrusion de pensamientos inapropiados o
indeseados. Simplemente los dejamos venir y los dejamos ir. Algunas personas
encuentran util la imagen de botes flotando en la superficie de un rio. O de estar en el
fondo de un rio mirando hacia arriba y viéndolos pasar. En cualquier caso, los

dejamos pasar a todos.

63



No siempre estamos plenamente conscientes de nuestra intencion, pero eso es algo
que podemos cultivar mediante la oracion centrante; de modo que a veces nos damos
cuenta de que no estamos interesados en ningin pensamiento y que nuestra atencion,
por general que ésta sea, se encuentra integrada y enfocada. Es posible que pasen
algunos pensamientos particulares, pero retroceden de nuestra atencién y son
facilmente ignorados, como la musica de fondo en un supermercado, de la que no

podemos evitar estar conscientes, pero a la que no le prestamos atencion.

La oracion en secreto podria llamarse quietud. Este es el tercer paso. Corresponde a la
recomendacion de los Salmos: "Aquiétense y sepan que yo soy Dios" (Salmo 46, 10).
Este es el lugar de la entrega y del regalo completo de nosotros mismos a Dios.
Estamos comenzando a descubrir quiénes somos realmente. El verdadero yo se esta
manifestando a través de la experiencia de los Frutos y Dones del Espiritu que pueden
surgir en esos dos primeros niveles, pero que se manifiestan con mayor claridad y

frecuencia cuando se hace presente la sensacion de quietud.

La quietud puede tener diferentes grados durante la oracion formal. Uno consiste en
periodos de consciencia sin contenido mental. El tiempo es la medida del movimiento;
ésa es la definicion clasica. Entonces, cuando nuestros ojos se vuelven hacia adentro,
hacia el yo profundo, sélo se mueven los pensamientos. Cuando no hay pensamientos,
no hay movimiento y, por lo tanto, no hay sentido del tiempo. Ese estado es una
especie de anticipo de la eternidad, que no quiere decir un tiempo muy largo, sino que

no hay tiempo.

Cuando suena la campana para terminar el periodo de oracién es una sorpresa,
porque cuando nos sentamos, ése fue el ultimo pensamiento que tuvimos. jOjala
pudiéramos estar siempre en ese espacio! Es sumamente refrescante. Salimos de él
sintiéndonos energizados, amados y en paz; o percibiendo que todo esta bien; o que
incluso el peor de los problemas es secundario a la omnipresente presencia que todo
lo abarca y que no tiene nombre ni forma y que es simplemente presencia. La
contemplaciéon puede desplegarse mas alla de esa experiencia en lo que podria

llamarse consciencia pura, que es una intensificacion de la consciencia sin contenido.

Ese estado de pura receptividad es acogedor y permite que el Espiritu manifieste la
verdad con mas frecuencia en nuestras vidas. El verdadero yo comienza a ser una

realidad para nosotros. Mientras tanto, debido a la vulnerabilidad que proporciona

64



esta oracion, acogemos la descarga del inconsciente de experiencias traumaticas,
almacenadas en el cuerpo desde la mas tierna infancia, que necesitan ser evacuadas.
Nuestras defensas se disuelven en este proceso, de modo que nada le impide al
cuerpo, con su maravillosa capacidad de salud, evacuar los lodos emocionales de
épocas anteriores. Lo hace a través del flujo de pensamientos no deseados. Los
desechos emocionales son un bloqueo para la circulacion de las energias corporales y
espirituales y también bloquean la consciencia de los movimientos de la gracia que

activan los Frutos y los Dones del Espiritu.

Vale la pena echar un vistazo de vez en cuando a los Dones del Espiritu, que son
aspectos del verdadero yo; no tanto para ver si los estamos practicando, sino
simplemente para estar conscientes de la dimension del poder que Dios nos ha dado.
En cierto sentido, estamos sobrecalificados para el proceso de transformacién. La
mayor parte de las personas piensa que, como se sienten indignos, eso quiere decir
que no estan invitados. La sabiduria divina, sin embargo, revela que es precisamente
nuestra debilidad lo que le interesa a Dios mas que cualquier otra cosa (ver 2

Corintios 12: 7).

Su deseo de sanarnos esta en proporcion directa a nuestra confianza en que, a pesar
de todos los obstaculos en nuestras vidas y nuestros defectos personales, Dios se hace
eco de nuestra buena voluntad basica y de nuestro anhelo de unién con El. Nos
damos cuenta de nuestro deseo cada vez mayor de estar unidos a Dios, de ser
abrazados por Dios, o, para decirlo con auin mas fuerza, de ser besados y absorbidos
por el abrazo divino, como leemos en el Cantar de los Cantares: “Bésame con los besos
de tu boca" (Cantar de los Cantares 1:2). Los misticos han entendido que la boca de
Dios es el Espiritu Santo y nuestra boca es la voluntad espiritual. Cuando esta
intencion esta completamente establecida, la voluntad siempre tiene la boca abierta,
por asi decirlo, para recibir cualquier alimento que Dios, como una madre-pajaro,

quiera colocar en ella.

Ser todo boca en este sentido es estar totalmente dispuestos a ser penetrados y
transformados por el Espiritu de Dios, de cualquier forma que nos sea posible, y eso
incluye la voluntad de ser purificados de los desperdicios inconscientes de toda una
vida. Cuando ocurren momentos de descarga, éstos pueden ser tan fuertes que nos

resulte imposible acceder al silencio y la paz habituales durante la oracién formal.

65



Quiza haya periodos en los que lo Ginico que podamos hacer es soportar el aluvion de
pensamientos y sentimientos que incluyen emociones primitivas provenientes de los

primeros recuerdos o influencias culturales de la nifez.

La consciencia de Cristo, que es el pleno ejercicio del inconsciente ontologico, ahora se
ha activado, con sus diversas capacidades, a través de las virtudes teologales de la fe,
la esperanza y la caridad, y los Frutos y Dones del Espiritu. Estas disposiciones nos
unen con Dios y con las personas, la naturaleza y el universo. Despiertan el sentido de
pertenecer al universo y la necesidad de custodiar el reino animal, vegetal y mineral.
Se entra en el mandato de Yahvé en Génesis de someter la naturaleza irracional (1:28).
Esto no significa dominar. Someter es una palabra hebrea que significa introducirse y
sostener algo desde abajo. La imagen proviene de la accion de pastorear. Por lo tanto,
los seres humanos debemos ser buenos pastores del universo en todos sus aspectos, y

cuidar a los animales y al resto del mundo natural como cuidadores amorosos.

Esta consciencia despierta al verdadero yo nos libera de nosotros mismos y del
dominio de nuestras emociones. Esta consciencia no elimina nuestras emociones, sino
que permite que las sintamos profundamente sin ponernos de mal humor ni
provocarnos reacciones negativas. Por el contrario, las emociones se convierten en

respuestas adecuadas a cada situacion a medida que éstas se presenten.

En realidad, esta consciencia nos capacita para estar mas comprometidos con el
mundo y con los problemas de todos los que llegan hasta nosotros, sin ofuscarnos
excesivamente y sin estar indebidamente preocupados por nada. Nuestra consciencia
se arraiga en la misteriosa perfeccion de todo tal y como es. Es asi como Dios percibe
la realidad, puesto que €l conoce a cabalidad su funcionamiento interno y su

maravillosa resolucion final.

El surgimiento de esta consciencia conduce a la etapa final, que podria llamarse—y
tomo prestado el término de David Frenette—contemplacion encarnada. Esto significa
que encarnamos el estado contemplativo o el verdadero yo en nuestras vidas y
actividades. Implica el pleno ejercicio de los Frutos y Dones del Espiritu tal como se

manifiestan en nosotros.

Esta etapa nos quita la inquietud acerca de la cantidad apropiada de silencio y de

actividad a la que estamos llamados. El Espiritu nos guia porque nunca estamos

66



realmente separados de Dios. Hemos penetrado el velo de los sentidos hasta el punto
de que acogemos y amamos a Dios en cada criatura y en todo lo que sucede, e incluso

en el sufrimiento, el dolor y la desilusion.

Cuando se establece esta consciencia, Dios ya no puede esconderse tras causas
secundarias. La infusion del amor divino tiende a aumentar. Nuestras preocupaciones
nos escudan de la intensidad del amor divino. A medida que ellas disminuyen, la
intensidad aumenta. Entonces todo se hace por amor, y todo se convierte en recibir

amor divino.

El curso de la oracion centrante es hacia la integracion del silencio y la actividad. Una
actividad que no se basa en una confianza ingenua en nosotros mismos, sino que es
una respuesta a la presencia y accion del Espiritu, que cada vez mas es la luz que

guia todas nuestras actividades.

67



PARTE III
2 2 2R B B

CONSENTIR
A LA
TRANSFORMACION
BAJO LAS CONDICIONES DE DIOS

68



En el 2009 exploramos juntos los niveles superiores de consciencia y destaqué la
importancia de no apegarnos a ningun intento de alcanzarlos. La transformacién debe
buscarse en los términos de Dios y simplemente estamos llamados a consentir al
proceso. La ultima charla ofrecida en el 2009 fue sobre los arquetipos del desarrollo
humano. Mucho se ha escrito sobre el tema, y los mios son simplemente algunos
comentarios improvisados que sugieren un modelo adicional del proceso de
transformacion a los descritos en las grabaciones de La Travesia Espiritual, para

ayudar a captar sus elementos comunes.

69



7

LA CRUZ DE CRISTO

En el diadlogo budista-cristiano ocurren interesantes yuxtaposiciones de simbolos. Uno
de los simbolos favoritos es el de Buda sentado en posicion de loto. Esta postura
expresa una actitud de completo reposo y ecuanimidad. La delicada sonrisa de sus
labios proviene de haberse elevado por encima de todo sufrimiento. Es un simbolo

fundamental de la realizacion humana y la iluminacion.

Esta postura del Buda expresa su ensefianza sobre la integracion humana, la
liberacion del sufrimiento y el logro de esa sublime ecuanimidad que los budistas
dicen que ya esta presente en todos, aunque simplemente no lo creemos. Esa negacion
se perpetua en nosotros y es nuestro principal problema, ya que nos hace creer que

estamos separados de Dios.

En este impresionante simbolo del Buda hay una expresion de completo logro del
destino de todos los seres humanos y de lo que ya son. Fue al ver una estatua
reclinada del Buda que Thomas Merton recibio el despertar que relata en su Diario de

Asia.

Comparemos el rostro tranquilo del Buda con el rostro de Cristo en la cruz. Segun la
fe cristiana, Jesucristo no s6lo alcanzo6 la iluminacion total, sino que, en realidad, es

uno con la naturaleza divina y esta poseido por ella.

El rostro de Cristo es muy diferente a la sonrisa apacible del Buda. Sus labios estan
contraidos por el dolor. Su rostro es el de una persona que sufre una tortura
insoportable y una agonia interior. Ha sido abandonado por todo apoyo humano,
rechazado fisica y espiritualmente por la sociedad civil, las autoridades religiosas de

su tiempo y por sus propios discipulos que huyeron del lugar.

Cristo en la cruz parece ser lo contrario del logro espiritual y, sin embargo, esta

realidad se nos presenta como el centro mismo de la religion cristiana.

Estas imagenes representan la esencia de dos de las religiones mundiales mas
sofisticadas y parecen ser irreconciliables. Se cree que ambas son simbolos de la

Realidad Ultima y, en un sentido muy real, no solo simbolos, sino la Realidad misma.

70



Si podemos mantener estos dos aparentes opuestos en una tension dinamica, ¢cémo
manifiesta Jesis en su sufrimiento y privacién absoluta la misma Realidad Ultima que

el Buda manifiesta con su sonrisa de suprema serenidad y absoluta plenitud?

Si Cristo en la cruz es la manifestacion maxima de quién es Dios, tal como lo ensena
la religion cristiana, entonces, ¢quién es ese Dios que no viene en ayuda de su Hijo, a
quien ama mas alla de todas las cosas? No hay respuesta en la consciencia racional al
dilema de trascender el sufrimiento y, al mismo tiempo, sumergirse plenamente en él.
La paradoja nos muestra que, desde la perspectiva de la consciencia mas elevada, la
muerte y la resurreccion revelan una misma realidad. Al confrontar esta paradoja, se
intuye el hecho de que Dios no puede manifestarse plenamente ni por medio de la

muerte ni por medio de la resurreccion, sino por medio de ambas a la vez.

“Si quieres salvar tu vida,” (refiriéndose a tu falso yo o ego) “te arruinaras a ti mismo.

Pero si te conviertes en nada por mi causa, descubriras quién eres” (Mateo 10:39).

Quiénes somos, entonces, no es quiénes creemos ser. No somos nuestro curriculum.
Quiénes somos no es €l ego que tratamos de conocer si estamos pensando en hacer
amigos o casarnos con alguien y deseamos saber qué los motiva. Quiénes somos ni

siquiera es el verdadero yo, que es la imagen de Dios en nosotros.

Quién crees ser depende del énfasis que le des a cada una de esas palabras. ¢ Quién
eres tU? es tu curriculo; ¢Quién eres tu? es tu ego, la personalidad que presentas al
mundo; ¢Quién eres tu? es el verdadero yo, pero eso no es tampoco quién eres en
ultima instancia. Los te6logos no han resuelto la cuestion. Los misticos han ofrecido
algunas ideas al respecto. En cualquier caso, quien eres tu es a quien Jesus le esta

hablando.

"Lo descubriras", dice Jesus, "si te conviertes en nada en particular”, en una actitud
no posesiva hacia todo, incluyéndote a ti mismo, la vida o la muerte, el futuro o el

pasado, o cualquier categoria del continuo humano espacio-temporal.

Esa es la experiencia que a Jesus le interesa transmitirnos, porque es la vida misma

del Padre.

El Hijo eterno de Dios se ha hecho humano. Ese es el significado de la Encarnacion.

La mision principal del Hijo es revelar al Padre. Por eso los te6logos contemporaneos

71



se alejan de la idea de que fuimos redimidos pagandose por nosotros como se pagaba
por los esclavos. La redencion es algo mucho mas profundo. Es la curacion total de la
naturaleza humana, con todas sus heridas resultantes de elecciones equivocadas a lo
largo de la propia vida y de la evolucion de la humanidad. Es el retorno a lo que

realmente somos y la libertad de manifestar a Dios en cada detalle de la vida.

Lo que Dios parece estar haciendo es colocar la extraordinaria capacidad del ser
humano para la uniéon divina en la situacion mas extrema para ver qué sucede. Esto
tiene sentido una vez que captamos lo que Dios esta haciendo todo el tiempo, que es

entregarse totalmente en amor.

El misterio trinitario es la explicacion de toda la realidad, que comienza con las
personas eternas de la Trinidad. El Padre engendra al Hijo por toda la eternidad. Las
infinitas posibilidades contenidas en el Padre se realizan en el Hijo. El Padre expresa
todo lo que él es en el Hijo. Ese es un aspecto esencial del significado del sufrimiento.
En la Trinidad, el sacrificio, que es otra palabra para hablar de rendirse y entregarse
en amor perfecto, es una delicia. La bienaventuranza ocurre cuando no hay obstaculos

por parte de un yo que se interponga en el camino.

El deleite de Dios es dar todo lo que El es al Hijo. El Padre y el Hijo exhalaron una
tercera persona, el Espiritu Santo de Dios, que es la quintaesencia de su amor mutuo.

Viven el uno en el otro mas que en si mismos, siempre entregandose totalmente.

Supongamos, sin embargo, que el Padre envia al Hijo, que actualiza todas las
potencialidades del Padre, a que entre en la creacion y se haga participe de la

situacion humana, una de cuyas capacidades es la libertad de eleccion.

La revelacion de Cristo es que "Dios amoé tanto al mundo que envi6 a su Hijo" a
manifestar la naturaleza divina en la forma mas baja de inteligencia que conocemos en
este universo (ver Juan 3: 16). Como dice San Pablo en Filipenses 2:6, la Palabra de
Dios no consideraba ser igual a Dios como algo a lo que aferrarse. Dificilmente se
puede llevar una actitud no posesiva mas lejos. En otras palabras, el que todo lo es y
todo lo tiene desea entregarlo todo. Esa es la revelacion mas extraordinaria de quién
es Dios: amor no posesivo. En griego eso se llama dgape o amor puro, un amor que no

busca recompensa y no tiene apego de si mismo.

72



Cristo fue enviado por el Padre desde el mundo del amor puro y la no posesividad a un
mundo de criaturas en evolucion con todos los instintos animales que aun poseemos

en nuestros cuerpos y cerebros.

El cientifico y paleontélogo Pierre Teilhard de Chardin ensena que la evolucion
biolégica esta llegando a su fin. El creia que la evolucién de la humanidad esta
cambiando su enfoque del desarrollo biolégico del cuerpo y el cerebro humanos a la
evolucion espiritual de la consciencia. Es decir, la consciencia puede unir las
relaciones quebrantadas de la familia humana al revelar sus raices, unidad y destino
comun en una inteligencia superior a la consciencia racional y penetrada por el amor
del Espiritu Santo. El Espiritu esta tratando de manifestarse en una especie que,
desde casi todas las perspectivas, es virtualmente lo opuesto a Dios. Esto nos
recuerda el espiritu de aventura de Dios. Le interesa transformar a los personajes mas
inverosimiles. Al menos, €l afirma claramente en el evangelio que "el Hijo del hombre
ha venido a buscar lo que se habia perdido" (Lucas 19: 10), es decir, a los que estan

totalmente arruinados, aniquilados y completamente abandonados.

El Hijo de Dios, segun el evangelio, renuncio6 a la felicidad, al poder y a la majestad
infinitas para identificarse con la naturaleza humana sujeta al proceso evolutivo de la
creacion material. Las mismas palabras que usa Juan en el prélogo de su evangelio—
"La palabra se hizo carne"—no se refieren principalmente a cuerpos fisicos. Se trata de
la naturaleza humana percibida como “caida,” o quiza como “no evolucionada.” Tal vez
ambas sean ciertas, igual que la sonrisa de Buda y los labios torturados de Jesus son

una misma realidad que se manifiesta a través de dos expresiones distintas.

El Verbo hecho carne es la desposesion de la gloria, majestad y dignidad que Cristo
merecia como Hijo del Padre, para convertirse en esclavo, como decia Pablo (cf.
Filipenses 2, 7). Por tanto, Jesus se identifico con nosotros en todos los niveles de
miseria humana, incluyendo vivir y morir en un mundo repleto de las consecuencias

del pecado mismo.

En cuanto a la pasion de Cristo, Pablo afirma que Jesus, el Cristo, se hizo pecado por
nosotros (2 Corintios 5, 21). El precio de esa aceptacion se revela en los relatos de la
Pasion, especialmente en la agonia de Cristo en el huerto de Getsemani, donde rogo6 al
Padre no tener que pasar por la identificacion con el pecado (ver Mateo 26: 36-46). E1

bautismo de Juan el Bautista fue un bautismo de arrepentimiento. ¢Por qué Cristo

73



buscé ser bautizado por Juan si no tenia pecado? Jesus descendio a las aguas del
Jordan porque queria manifestar su identificacion con la condicion humana de
debilidad y pecado. Entra en las aguas por nosotros y luego, impulsado por el
Espiritu, se retira al desierto para experimentar la naturaleza cruda de la tentaciéon y

el pecado humanos.

cQué es esta naturaleza humana que Jesus tomo para si? “Toda carne vera la
salvacion de Dios”, leemos en Lucas 3:6 e Isaias 40:5. ¢Qué es esta carne? Es un
término que se refiere a la condicion humana precisamente como “caida.” En las
Escrituras, el concepto de “caido” aparece en la historia de Adan y Eva, en la que
pierden su unién intima con Dios cuando comen del fruto prohibido del Arbol del

Conocimiento del Bien y del Mal.

Cuando esa disposicion se enfrenta al hecho de que una especie animal evoluciona
hacia la conciencia racional, nos encontramos ante un problema. Todas las criaturas
solo pueden ser imperfectas. Solo Dios es perfecto. Quizas Dios eligio la forma mas
baja de especie inteligente que conocemos para encarnarse porque queria
desprenderse de su gloria en la mayor medida posible. En otras palabras, a Dios no

parece importarle ser Dios.

Como Dios no puede morir y experimentar la nada de las criaturas, quiso convertirse
en uno de nosotros para poder palpar de primera mano lo que significa identificarse

con el dilema humano y experimentar la muerte.

En la historia de Adan y Eva, Dios los hizo participes de la naturaleza divina desde el
comienzo de su existencia. Las Escrituras dicen que los visitaba todos los dias al
fresco de la tarde. Evidentemente tenian una relacion maravillosa con Dios, pero él les
advirtié, no coman del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal, porque moriran (ver
Génesis 2:17). El Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal es simbolo de la

autoconsciencia. Comer su fruto trajo consigo la sensacion de estar separado de Dios.

La tentacion del demonio fue un golpe maestro. Es la mayor de todas las tentaciones.
"No, no van a morir. Si comen del arbol, seran iguales a Dios, conociendo el bien y el
mal" (cf. 3, 4-5). Asi, la gran tentacion en la que cayeron Adan y Eva fue querer

convertirse en Dios segun sus propios términos.

74



Sospecho que ésta es una tentacion que casi todos los seres humanos experimentan
en algiin momento. Nuestro destino, segin lo establecido por Dios, es convertirnos
también en Dios. Es posible que no estemos abiertos a esa idea al principio, porque
pensamos que podria significar la pérdida de nuestra propia identidad y de todos los
esfuerzos por construir la idea que tenemos de nosotros mismos y que llamamos el

ego.

Adan y Eva no pecaron por querer ser Dios, puesto que ésa era la voluntad de Dios
para ellos y para toda la humanidad. Su error fue querer ser Dios siguiendo sus
propios términos, mientras que Dios queria que se convirtieran en Dios siguiendo los
suyos: es decir, dejando ir su sentido de ser un yo separado, asi como del falso yo que

€S0 genera.

Como seres humanos nos encontramos en la caspide de un proceso evolutivo que
culmina en una nueva forma de relacionarnos con la realidad, que es la
autoconsciencia. Esta no surge hasta alrededor de los seis u ocho meses de vida.
Luego esta sujeta a los programas emocionales para la felicidad, inventados para
poder soportar el clima cultural en que nos criamos. Se desarrolla un falso yo, basado
en la gratificacion de nuestras necesidades de supervivencia y seguridad, poder y

control, afecto y estima, mas que en la experiencia de la Realidad Divina.

La ciencia ahora esta descubriendo que el cerebro se esta desarrollando de una
manera que nuestros antepasados no podrian haber experimentado. No hay evidencia
de que la evolucion del cerebro vaya a detenerse. Si sobrevivimos como especie, parece
haber un movimiento evolutivo o un impulso que nos mueve hacia el proposito final de
Dios en la creacion, que es compartir la vida divina con nosotros, no s6lo

individualmente, sino corporativamente como familia humana.

¢Como podria manifestarse una evolucion posterior? Los maestros de las religiones del
mundo han descrito su experiencia de ella, y Buda y Jesucristo la manifestaron cada
uno en sus respectivas vidas. Pero lo que significa para nosotros, en este momento, es
que estamos en un periodo de transicion entre la consciencia animal y la

transformacion en seres humanos despiertos.

75



La religion esta disefiada para guiarnos e introducirnos en esta consciencia
plenamente humana y en lo que hay mas alla de ella, que es la transformacion de la

consciencia racional en la consciencia divina.

La disciplina de la Oracion Centrante nos ensefna a consentir a este proceso
transformante. Lo primero que tenemos que aceptar es la condicion humana, que es
nuestra experiencia personal de la debilidad de nuestra naturaleza. La respuesta
adecuada no es la verglienza o la culpa, sino la aceptacion de nuestras limitaciones,

sabiendo que esto es lo que atrae la misericordia divina.

Dado que Dios no puede dejar de ser Dios, su mejor opcion para compartir su bondad
infinita con nosotros parece ser hacernos participes de la naturaleza divina, en la
medida de lo posible. Compartir la vida divina con cada criatura segun su capacidad

es la forma que tiene Dios de no ser Dios, una manifestacion de su infinita humildad.

La cruz de Cristo es simbolo de la condicion humana. Crucificados entre el cielo y la
tierra, los seres humanos no podemos ascender por nuestros propios medios a la
transformacion divina y no podemos retroceder a la irresponsabilidad caracteristica de
nuestra naturaleza animal. Somos incapaces de encontrar la plenitud en los placeres
del mundo natural y no podemos avanzar mas alla de nuestra incompleta condicion
humana hacia la sabiduria a la que esta destinada la consciencia mediante el proceso

evolutivo.

Algunos se estan humanizando, pero la mayoria atin no lo ha alcanzado. Mas alla de
ser plenamente humanos esta la posibilidad de llegar a ser divinamente humanos,
siguiendo el ejemplo de Jesucristo. En vista de todo esto, nos encontramos en un
periodo de transicion en la historia de la humanidad que dificilmente podria ser mas
doloroso. El proyecto de Dios es identificarse con los seres humanos “caidos” o “no
evolucionados,” dependiendo de la explicacion que se elija. La conclusiéon es la misma.

No podemos hacerlo nosotros mismos.

Mirando el crucifijo, nuestro primer acto es la aceptacion de donde estamos, que
consiste en ser parte del actual periodo de transicion, posiblemente el mas dificil de

todo el proceso evolutivo.

La cruz sin el cuerpo es simbolo de la condicion humana tal como la experimentamos

ahora. Si nos fijamos bien, es la negacion de nuestro yo.

76



Dios nos invita a aceptar ese proyecto, junto con todas las condiciones que resultan
del proceso evolutivo. La conclusion practica es que nuestra debilidad, culpa,
verglienza, desilusion o fracaso son parte de la condicion humana. Aceptarlos es estar
dispuestos a entrar en el significado de la Cruz. El proceso de convertirnos en no-yo,

por asi decirlo, es, al mismo tiempo, el proceso de union con Dios.

77



8

NOTAS ACERCA DE LA UNION DIVINA, LA UNIDAD Y MAS ALLA

Hemos estado discutiendo el desarrollo total de la travesia espiritual, la uniéon divina y
la unidad. Este no sélo es un tema dificil, sino que es casi imposible de articular. Vale
la pena mencionar que el vocabulario, al menos en inglés, esta algo dominado por la
terminologia y la experiencia orientales. Por ejemplo, la discusion sobre la consciencia
de unidad y la no dualidad no aparece en esos términos en la mayor parte de la

literatura mistica de Occidente.

Lo que se llama la etapa de consciencia de unidad es la experiencia permanente de ser
uno con Dios. Es un estado de consciencia que esta mas alla de la reflexion. En otras
palabras, es la desaparicion del sentido del yo separado. Como resultado, la persona
siempre esta viviendo con Dios y en Dios. No se trata solamente de unién con Dios, ya
que esto sigue siendo una relacion consciente entre dos seres, por muy entregados
que estén el uno al otro. La mayor experiencia de Dios es no tener ninguna
experiencia, porque carecemos de las facultades capaces de percibir este nivel. La
consciencia de unidad no depende de ningtin signo o simbolo de Dios, ni de rituales o
liturgias, porque, en cierto sentido, ella nos ha hecho uno con Dios; no se necesita

nada mas. ¢Hay alguna experiencia del yo a este nivel de unidad divina?

Quizas el mistico aleman Meister Eckhart y las beguinas del norte de Europa en el
siglo XIII sean los mas explicitos sobre este tema en la tradicion cristiana. San Juan
de la Cruz parece insinuarlo, pero tampoco es demasiado especifico. Santa Teresa de
Avila no se refiere a estas cosas, al menos no en el lenguaje que usamos hoy. Palabras
tales como no-dual, nirvana, iluminacién, hinduismo advaitico o Vedanta se estan
convirtiendo en términos familiares en Occidente para los que se encuentran en el

camino espiritual.

Necesitamos ser conscientes de ellos si vamos a guiar a otros en el viaje espiritual.
Hablamos sobre lo no-dual y hemos escuchado descripciones de este como "ni uno, ni
" n

dos", "ni esto, ni aquello". Estas son descripciones que surgieron en las tradiciones

espirituales asiaticas. Es dificil para los cristianos creer que las personas puedan

78



adquirir logros tan elevados a menos que primero hayan interiorizado una enorme

cantidad de gracia.

Pensar en los no-monoteistas como paganos o incluso semi-demoniacos no sélo es
insultante, sino infantil. No reconoce los extraordinarios logros espirituales de
nuestros hermanos y hermanas de las religiones budista, hindu, jainista, sintoista y
taoista, que ahora nos desafian en cuanto a si existe algo comparable en las
ensenanzas espirituales de Occidente. Estoy especialmente interesado en la
conversacion interespiritual, que es un desarrollo adicional del dialogo interreligioso y
que discute la experiencia principal de la travesia espiritual y la consciencia

transformante.

Las personas que se estan acercando a esas areas de evolucion espiritual estan
teniendo un impacto en la sociedad, porque la energia que estan canalizando es tan
sublime que secretamente influye en eventos o decisiones sociales positivas en

cualquier parte del mundo.

Un peligro en la discusion de estos ambitos superiores del viaje espiritual es el hecho
de que no sabemos como desearlos sin haber tenido alguna experiencia de ellos. Si
deliberadamente tratamos de alcanzar esos estados o etapas, estamos en el camino

equivocado, porque llegan como puro regalo de Dios y de la evolucion espiritual.

Algunos han alcanzado una experiencia de despertar con muy poca preparacion
practica o mental. Otros han tenido una experiencia significativa de Dios en la
infancia para la que es imposible haberse preparado. Lo que ofrece la oracion
centrante es un plan y practicas para reducir los obstdculos a la accién transformadora
de Dios en nuestro interior. De hecho, existe un reservorio de personas ordinarias que
han desarrollado una base en la comprension conceptual, la practica y el ritual que
los ha dispuesto -cuerpo, alma y mente- a volverse sensibles a la gracia. Como dice

Jesus, "El que tenga oidos para oir, que oiga" (Mateo 11: 15).

La oracion contemplativa se basa en ese fundamento. Algunos grupos de la Nueva Era
son ingenuos al tratar de lograr con sus propios recursos, a través de varios
programas de autoayuda, los ambitos mas elevados de la consciencia transformada

que, de hecho, son un puro don de Dios.

79



Estoy seguro de que al presentar el camino contemplativo a todos los que muestran
un interés sincero, estamos respondiendo a la imagen y semejanza de Dios en ellos.
Todo el mundo tiene el potencial, no s6lo de volverse contemplativo, sino de completar
todas las etapas del desarrollo contemplativo. Desde la perspectiva de la misericordia

infinita de Dios, nadie es digno, pero todos somos elegibles e invitados.

Si no alcanzamos la transformacion al final de nuestra vida, queda el proceso de morir
para completarla, u otros programas que Dios pueda haber establecido. En su
ensenanza, San Juan de la Cruz dice que la Noche del Espiritu es el purgatorio, y que,
si has pasado por esa experiencia, no se requiere nada mas a modo de purificacion.
Basicamente, la Noche del Espiritu nos libera del dominio de nuestras emociones,
para que podamos liberarnos por completo de los programas emocionales para buscar

la felicidad formados en la primera infancia.

También somos liberados de las falsas ideas de Dios que pueden entorpecer nuestra
relacion con €l. Estas generalmente provienen de nuestra cultura y nuestra formacion
intelectual, incluso de nuestros roles o cualquier cosa con la que nos identifiquemos
en exceso. Eso incluye nuestros pensamientos, personalidad, talentos, habilidades
profesionales, ministerio e incluso nuestra religion. La Noche del Espiritu libera todo
lo que representa una actitud posesiva, por medio de la purificacion profunda del

inconsciente.

La Noche del Espiritu es el don mas grande que Dios puede otorgarnos, aparte de la
propia vision beatifica. Si no pasamos por esa limpieza con suficiente profundidad,
tendremos que desempolvar las alas después de la muerte en alguna situacion de
purgatorio. Una vez mas, quiero enfatizar que no lo logramos por nuestro propio poder
ni por ningun esfuerzo nuestro. Depende completamente de la voluntad de Dios y de

su plan eterno para cada uno de nosotros.

Podriamos responder, ¢Es esto justo? ¢Por qué Dios no nos trata a todos por igual?
iDios nos trata a todos por igual! No hay acepcion de personas en Dios. Es solamente
que, para algunas personas, aun no es el momento para la gracia de la unién divina o
no han tenido la adecuada preparacion espiritual o fisiolégica. Las energias
espirituales que se liberan en la practica contemplativa requieren una cierta disciplina
del cuerpo y del sistema nervioso, para permitirnos soportar y manejar el inmenso

poder de las energias transformantes.

80



El tedlogo aleman Karl Rahner ensenaba que la naturaleza misma esta llena de gracia
desde esa perspectiva. Cualquiera, por el mero hecho de nacer, tiene la capacidad de
abrirse a todo el abanico de la experiencia contemplativa, bien sea que se complete en
esta vida o viendo a Dios cara a cara en la vision beatifica. Lo que importa, en
definitiva, es que Dios va a tener éxito en sus planes de redencion, pero siguiendo sus

propios términos.

La vida se vive a si misma, con o sin nosotros. Las experiencias de la vida cotidiana y
de cada momento son relaciones e intercambios continuos con Dios. Lo divino se

ajusta a cada criatura segun su nivel de conciencia, justo donde se encuentre.

El poder creativo de Dios sostiene cada forma de creacion, comenzando con la materia
misma y el mundo mineral, luego el mundo vegetal y animal, los mamiferos superiores
y finalmente nosotros. Dios nunca esta confundido acerca de como lograr sus
intenciones. Incluso hechos que parecen ser desastres tienen influencias o efectos

positivos que se nos ocultan.

Tomemos, por ejemplo, el horrendo Holocausto y los genocidios de varios tipos que se
multiplicaron en el siglo pasado y que aun contintian en algunas partes del mundo.
¢Como podria salir algo bueno de ellos? Sanar esa situacion es precisamente la obra
que Dios nos ha encomendado como cocreadores de la sociedad. Para eso existe la

libertad humana.

Elegir entregarnos a Dios en cualquier circunstancia en la que nos encontremos es un
evento transformante. A medida que avanzamos en el camino espiritual, no podemos
reclamar como un derecho los estados trascendentes de unién y unidad divina. Eso
depende de lo que Dios considere ser bueno para nosotros y de cual es nuestra

vocacion particular.

Es importante no tener una actitud egocéntrica o ambiciosa hacia etapas superiores
de consciencia. Supongamos, por ejemplo, que todos llegan al cielo antes que ta y que
eres la ultima persona en la fila de espera. No importa para nada. Lo que importa es la
voluntad de Dios, como dijo un rabino brillante y mistico en una conferencia sobre la

transformacion: "Se trata de estar ahi sin llegar ahi".

Cualquier cosa que queramos conseguir es casi seguramente un proyecto del falso yo.

La receptividad es mas importante que la accién porque ser es mas importante que

81



hacer. El proceso se completa, sin embargo, hasta que podamos ser contemplativos y
activos al mismo tiempo. Dios siempre esta en reposo, pero también sosteniendo
trillones de situaciones y proyectos de todo tipo. Nos hacemos como él uniendo la

contemplacion y la accion a medida que se desarrolla nuestra evolucion espiritual.

Estar presentes al momento presente, al trabajo que estamos haciendo, a las personas
con las que estamos hablando o a cualquier ministerio en el que estemos
comprometidos, es senal de que la gracia esta obrando en nosotros. Llevarnos a la
union divina y mas aun al estado de consciencia unitiva depende de Dios. Como se
mencion6 anteriormente, es un error creer que podemos obtenerlo por nuestros
propios esfuerzos, por mas generosos que éstos sean. Por eso, cuando presentamos
ensefnanzas sobre niveles superiores de consciencia a personas que apenas inician el
camino espiritual, corremos el riesgo de que comiencen a tratar de abrirse camino por

su cuenta.

Los pelagianos eran un grupo de cristianos primitivos que pensaban que podian lograr
los estadios mas altos de la travesia espiritual por sus propios medios. Los jansenistas
repitieron el mismo error siglos después. Para destacar el plan divino una vez mas:
Dios quiere llevarnos a la mas profunda participaciéon en la naturaleza divina que es
posible para los seres humanos, pero en sus propios términos. Los nuestros son
proyectos del falso yo y no van a funcionar. No es una cuestion de personalidad o de
engrandecimiento personal. Para resaltar este hecho, podemos decir que a Dios no le
importa en lo absoluto la adoracion ni nuestras buenas obras. Ya tiene todas esas
cosas. No hay nada que podamos darle. Es para nuestro propio beneficio que Dios nos
llama a la adoracién y a la acciéon de gracias, porque tenemos una profunda necesidad

de alabarlo y agradecerle.

Lo tinico que podemos darle y que nadie mas puede hacerlo, es permitirle que nos ame.
Puede sonar facil, pero es el trabajo mas dificil de todas las tareas de la vida.
Permitirle a Dios que Dios nos ame, bien sea como como individuos o como especie,
ser objetos del amor infinito, es una responsabilidad impresionante. En cierto sentido,
es no hacer nada y hacerlo todo al mismo tiempo. La efectividad sin esfuerzo de
nuestro servicio surge de la entrega total de nosotros mismos. Llega un momento en

nuestra travesia espiritual en el que cuanto menos hacemos nosotros, mas hace Dios.

82



Lo que hacemos en el proceso de transformacion no es realmente nuestro trabajo. Mas
bien nos damos cuenta de que es la energia divina la que opera en nuestro interior
como un instrumento o como un canal, y eso es lo que resulta efectivo. Nuestra
capacidad para recibir esa energia y compartirla es mucho mas poderosa que
cualquier iniciativa meramente personal. Al principio tenemos que esforzarnos mucho
en nuestro crecimiento espiritual, sélo para descubrir que el esfuerzo humano no

funciona.

La sabiduria de los Doce Pasos de los Alcohélicos Anonimos ha captado la esencia del
camino espiritual cristiano mejor que cualquier otra expresion en nuestros tiempos.
Se comienza en el Paso Uno con la conviccion de que la vida se ha vuelto
ingobernable. Tan ingobernable que, en el caso de los alcohdlicos, conducira a la
muerte, a menos que se comprometan con el remedio de una practica de AA. Todo tipo
de adiccion es paralizante y necesita la ayuda de una comunidad que apoye el proceso

de curacion.

Es precisamente en el grado en que reconocemos que no podemos hacerlo por
nosotros mismos, que percibimos cuan desesperadamente necesitamos que Dios lo
realice por nosotros y en nosotros. La entrega a Dios entonces se vuelve eficaz. Para
los cristianos en el camino espiritual, la Noche del Sentido nos introduce a ese ritmo.
No logramos mejorarnos por mucho que nos esforcemos. La respuesta adecuada se

hace evidente: entregamos completamente nuestra vida a la misericordia de Dios.

Los pasos sexto y séptimo son cruciales en el programa de AA. En el quinto paso, se
hace un inventario de todas las faltas con todo detalle y se las revela al padrino que se

ha elegido y que tiene experiencia en el camino de AA.

Uno pensaria que el siguiente paso seria: "Por amor de Dios, jhaz algo al respecto!
iDeja de cometer todas estas faltas que te estan matando!". Pero ése no es el sexto
paso. El sexto paso es estar dispuestos a que Dios nos quite nuestras faltas. Por lo
tanto, estamos completamente convencidos de que no podemos hacerlo por nuestra
cuenta. Nuestra practica principal en este paso es estar dispuestos a que Dios nos
quite las faltas. No estamos listos para orar por que Dios nos las quite, hasta que
estemos realmente dispuestos, y eso es lo que causa la demora. Tenemos apegos

profundos e inconscientes a nuestras faltas y éstas, en realidad, nos gustan bastante.

83



El proximo paso es orar por que Dios realmente se las lleve. Estar dispuestos a ser
sanados es el objetivo principal del sexto paso. San Agustin, en sus primeros dias de
conversion, le confesé a Dios: "Deseo volverme casto, pero no todavia". Ese es un buen
ejemplo de la situacion. En cualquier caso, llegar a alli no se consigue tratando de
hacerlo. La tinica manera de llegar alli es estar alli. Y sélo puedes ser puesto alli

mediante la accion amorosa de Dios, que todo lo perdona.

En su conocido articulo "Sobriedad emocional", escrito en sus anos de madurez, Bill
W. afirmé que habia aprendido que no se lograba la sobriedad simplemente evitando el
alcohol. Solo podia lograrse profundizando en la raiz del problema del alcoholismo y
alcanzando la estabilidad emocional. Entonces ya no se esta dominado por ningun

deseo, adictivo o de ningiin otro tipo.

Hay que hacer esfuerzos, por supuesto, pero no tendran éxito. En definitiva, el mejor
esfuerzo es ningun esfuerzo. Es ser totalmente receptivos. Pero eso no quiere decir que
no intentemos colaborar con la accion divina y con la vida a medida que ésta se
desarrolle. Simplemente no dependemos de nuestras buenas obras para llegar alli.
Reconocemos cada vez mas la ambigliedad de nuestras motivaciones y la influencia
del falso yo, incluso en la realizacion de obras buenas. El esfuerzo es importante al
principio, pero en algin momento ocurre un cambio significativo en la oracion
centrante y las practicas meditativas similares. A medida que depositamos toda
nuestra confianza en Dios, la oracion deja de hacerse con esfuerzo. Segun San Juan

de la Cruz, la oracion contemplativa es totalmente receptiva.

La efectividad sin esfuerzo se basa en una gran confianza en Dios, aprendida por
medio del crecimiento de nuestra consciencia y la aceptacion del hecho de que no
podemos llegar a ningun lugar por nuestros propios medios. El sentimiento de
impotencia se hace cada vez mayor. No hablamos aqui de baja autoestima, de alguna
patologia o del periodo de la adolescencia, cuando es necesario desarrollar un ego

fuerte para hacer frente a la vida ordinaria.

A medida que envejecemos, agotamos los diversos arquetipos del crecimiento humano
correspondientes a nuestra época de adolescencia. Los arquetipos contienen mucha

sabiduria, seguin se presenten y como los entendamos.

84



La integracion de todas las capacidades de la naturaleza humana contribuye al tipo de
simplicidad de la que hablamos aqui. Cuanta mas experiencia tengamos de la
actividad de Dios, mas probable sera que lleguemos a la union divina. Dios no es una

sola cosa, sino posibilidades infinitas.

Un ejemplo interesante que nos brinda la evolucion acerca del mundo animal es que
no solo ciertos animales desarrollaron una maravillosa capacidad para defenderse o
para conseguir alimento, como el tigre dientes-de-sable. Fueron las especies menos
diferenciadas las que continuaron evolucionando hacia especies superiores y,
finalmente, hasta nosotros. A través de la naturaleza, Dios parece estar diciendo:

"Cuido de trillones de especies diferentes y voy a poder proveer para ti".

Cuando aspiramos a la unién transformante e incluso mas alla de ella, debemos dejar
en manos de Dios la decisiéon de alcanzar o no la iluminacién en esta vida. El no
quiere que deseemos la iluminacién porque, como vimos, podemos caer en la tentaciéon
de buscarla en nuestros propios términos. jDios simplemente insiste en sus términos

para la transformacion, porque son los Uinicos que funcionan!

La sensacion de impotencia es quizas nuestro mayor tesoro, siempre que no nos
abrume. En la Noche del Espiritu, podemos sentirnos a veces suspendidos sobre un
abismo de nada, sin nada que nos sostenga en pie e incapaces de protegernos de las
olas de angustia, humillacién o dudas interiores que se abalanzan sobre nosotros
como maremotos. Esa es una participacion en el misterio del descenso de Cristo a los
infiernos. Como escribio el tedlogo suizo Hans Urs von Balthasar, ése es el momento

preciso de la redencién del mundo.

Cuando nos sentimos totalmente abrumados por nuestro pecado o por la experiencia
del abismo, estamos mas cerca de Cristo. Habiendo probado la debilidad total,

estamos preparados para recibir todo como puro regalo.

Dentro de la experiencia de nuestra nada esta la realidad de la transformacién. Justo
mas alla de lo que pensamos o experimentamos como insoportable esta la experiencia
de libertad interior y la bienaventuranza. La muerte no es el final de la vida, sino el
canal de nacimiento a la vida eterna. La experiencia de nuestro vacio no es una
aniquilacion, sino la muerte del falso yo y la resurreccion a la vida eterna y la union

divina.

85



EPILOGO

ARQUETIPOS DEL DESARROLLO HUMANO

La psicologia del desarrollo no explica totalmente la travesia espiritual, aunque es una
gran herramienta. Hay que anadir la dimension espiritual de la vida para que el
autoconocimiento sea completo. Los llamados arquetipos son otra forma de entender
el desarrollo humano. Los arquetipos son una intuicion del psicologo suizo Carl Jung.
En su opinion, son patrimonio de toda la familia humana, ya que aparecen en casi
todas las culturas conocidas del mundo en un cierto orden. Si nos saltamos uno de los
arquetipos, el Terapeuta Divino puede llevarnos de regreso para completarlo. Para
poder comprender e integrar completamente al camino espiritual las cualidades
especiales de cada uno de ellos, necesitamos encontrar y pasar, hasta cierto punto,

por todos los arquetipos.
El Huérfano.

El arquetipo del huérfano manifiesta profundas necesidades de seguridad y
supervivencia. Al principio, un nifio depende completamente de los demas,
especialmente de los padres, para sobrevivir dia a dia, hora a hora y momento a
momento. Esta impotencia puede expresarse con gestos que suplican ayuda, como
"por favor, cuidame," 1o que implica "no soy capaz de cuidar de mi mismo". Esta inercia
paralizante puede conducir a una personalidad pasiva y dependiente, que suele ser
resultado de la opresion por parte de padres, maestros o influencias culturales
dominantes o estrictas, o de tener que competir por el afecto y la atenciéon en un
orfanato o una familia sustituta. El rechazo o la opresion prolongados llevan al nifio a
sentirse no querido, sin amor y sin valor, encerrado en una baja imagen de si mismo y
temeroso de cometer errores. El huérfano se centra en la gratificacion de su programa

emocional de seguridad y supervivencia.
El Guerrero.

Ser un guerrero era muy apreciado en los tiempos patriarcales por los deseosos de
luchar por si mismos y lo que percibian ser los derechos de los otros. Los guerreros
tienen un ego fuerte. Les encanta competir y hacer olas en la sociedad. Disfrutan
ganar y el placer de dominar las situaciones y a los demas; desprecian la debilidad

tanto en si mismos como en las otras personas. Estan dispuestos a luchar por lo que

86



ven como causas dignas. Odian la derrota o el fracaso, especialmente ante sus propios
ojos. Dependen de la energia de la ira, que les permite perseverar en la busqueda del
bien dificil, para superar cada signo de cobardia en si mismos y para defender las
causas especiales que puedan haber abrazado. El Guerrero se centra en su programa

emocional de poder y control.

¢Sera innato en la naturaleza humana el deseo o la voluntad de matar? El poder de
vida y muerte sobre otra persona es el maximo simbolo de dominio sobre los demas. El
mecanismo del chivo expiatorio alivia los sentimientos de culpa que surgen de matar o

querer matar, pero no elimina esos sentimientos negativos.

Histoéricamente, la principal manera en que los hombres se probaban a si mismos era
en la batalla. Hoy en dia, la energia del Guerrero se manifiesta por medio del deseo de
tener éxito (altos logros) y la imitacion de modelos en el campo atlético, la escuela y la
prominencia en el lugar de trabajo. La integridad, para el Guerrero, puede expresarse
por medio de la insistencia en mantener su palabra, sin importar lo que le cueste a €l

o0 a los demas.

En la actualidad, con las armas nucleares amenazando la supervivencia de la
civilizacion tal como la conocemos, la guerra ya no puede usarse, como en el pasado,
como un rito de paso a la edad adulta. Los arquetipos son formas siempre presentes,
pero su expresion particular esta moldeada por el nivel de consciencia de un momento

historico y de una cultura en particular.
El Martir.

El martir, como victima o altruista, es un arquetipo que la cultura occidental ha
considerado en el pasado ser dominio tradicional de la mujer. Caracteristicas
frecuentes: servir a los demas o a alguna causa, atin cuando esté mas alla de las
propias fuerzas; tratar de complacer a todos y nunca desagradar a nadie; sacrificarse,
incluso hasta el punto de la muerte; sentirse obligado interiormente a sobrellevar las
cargas del mundo. Otros sintomas pueden ser: nunca quejarse; practicar una
obediencia incondicional y ciega a los superiores religiosos; soportar interminables
criticas injustas y ser excesivamente leal a una causa o una identidad de grupo que se

defiende incondicionalmente, como el patriotismo, la religion o la familia.

87



Las personas suelen tener una fuerte tendencia a ajustarse a las normas aceptadas de
su sociedad o del grupo con el que mas se identifican. E1 Martir es reacio a aceptar
ayuda y rara vez puede rechazar las solicitudes que se le hacen o es capaz de decir

que no.

En nuestro tiempo, la psicologia ha identificado el arquetipo del Martir con la

patologia. Ahora es socialmente inaceptable en Occidente como un ideal.
El Viajero.

El Viajero es ejemplificado por la vida del Buda historico, que se cri6é en un hogar rico
y noble, cuidado desde la manana hasta la noche y disfrutando de todos los placeres
sin ninguna responsabilidad. Estaba siendo preparado para gobernar el castillo o el

feudo después que sus padres se retiraran o fallecieran.

Entonces, todo en el mismo dia segun la tradicion, el Buda se encontré con un
cadaver, una persona anciana y alguien muy enfermo—cosas que nunca habia
presenciado en su vida—y eso lo horrorizé. Decidié renunciar a la busqueda del placer
y se unidé a un grupo de ascetas en el bosque cerca de su casa. Alli vivié una vida de

intensa disciplina ascética durante varios anos.

Ningan estilo de vida le trajo la felicidad. Desilusionado de la vida de lujo, asi como de
la vida de ascetismo extremo, salié del bosque, se sent6 bajo el arbol del Bodhi y se
dedico6 a simplemente ser. Luego recibio una de las mas grandes iluminaciones
religiosas de todos los tiempos. Pasoé el resto de su vida ensennando lo que €l llamé el
Camino del Medio, junto con las Cuatro Verdades Nobles y el Camino Octuple de la

practica budista.

El Viajero es alguien que no ha encontrado la felicidad como Huérfano, Guerrero o
Martir. Sale a experimentar, a ver el mundo y dejar atras la seguridad del hogar y la
familia, el campo deportivo, el grupo de amistades y la moralidad convencional de la
cultura local. Algunos comienzan este peregrinaje en la adolescencia. Otros lo
persiguen por la mayor parte de sus vidas o por tanto tiempo como puedan. Los que
no pueden viajar pueden expresar este arquetipo uniéndose a grupos de autoayuda o
probando diferentes técnicas de meditacion, diversas religiones o ninguna religion. Su
trashumar errante surge del deseo general de encontrar su verdadero yo o de

experimentar la independencia completa como un ideal. Algunos pueden estar

88



buscando genuinamente la verdad. Este arquetipo atrae y absorbe a las
personalidades aventureras y una de sus manifestaciones puede incluir la

promiscuidad sexual por algin tiempo.
El Mago.

El Mago ha probado y experimentado los arquetipos iniciales y esta listo para ir mas
alla de ellos al nivel racional de consciencia, lo que implica graduarse de todos los
arquetipos anteriores que se encontraron deficientes. Esto significa, igualmente,
moverse mas alla de la adolescencia y hacia la edad adulta. Los instintos inferiores
estan ahora integrados, hasta cierto punto, en las facultades especificamente
humanas del intelecto y la voluntad. Las facultades de los sentidos estan disefiadas
para ceder el camino de la toma de decisiones a los poderes racionales. No rechazamos
los valores positivos de los arquetipos anteriores, pero ahora estamos abiertos a un
mayor desarrollo de las capacidades espirituales del organismo humano y del cerebro

en evolucion.

Ahora también estamos listos para comprometernos con objetivos a largo plazo,
asumir la plena responsabilidad de nosotros mismos y de nuestro comportamiento, y
para comprometernos al servicio de los demas. Esto idealmente se supone que ocurra
alrededor del vigésimo primer cumpleanos, pero hoy en dia se retrasa debido a que la
adolescencia se prolonga cada vez mas. Asumir compromisos permanentes antes de
que esta etapa esté bien establecida puede llevar al fracaso y a hacer mas dano que

bien, tanto a la persona misma como a la vida de los demas.

Las virtudes morales naturales e infusas pueden hacer su aparicion a medida que este

arquetipo evoluciona:
a) La prudencia es dar los pasos adecuados que conduzcan a la toma de decisiones.

b) La fortaleza (valentia) es perseverar en el bien dificil de lograr para alcanzar las

metas.
¢) La justicia es dar a cada uno lo que le corresponde.

d) La templanza consiste en moderar los propios deseos y energias emocionales e

instintivos.

89



También pueden surgir ocasionalmente las senales de los Frutos y Dones del Espiritu.
Estos nos permiten reconocer y aceptar la verdad sobre nosotros mismos y sobre los
demas. Ser honestos y abiertos al momento presente nos hace profundamente
vulnerables. La integridad personal requiere ir mas alla de la sobreidentificacion con

alguno o con la totalidad de los arquetipos.
El Santo.

El Santo es un alquimista en el sentido medieval del término, alguien que transforma
el mundo transformandose a si mismo. El Santo también es llamado el Mago por
algunos autores. Es la persona que cumple continua y fielmente los deberes de su

estado de vida.

El Santo es capaz de ensenar el camino de la transformacion, pero atin no puede
transmitirlo a los demas. Ensefia con su ejemplo. La accion divina es muy poderosa en
ellos. Son estudiantes avanzados de la ciencia del amor y siguen progresando en los

refinamientos y la creatividad del amor.

Todos los demas arquetipos, excepto el del Sabio y el Rey o la Reina, estan ahora
integrados. Los Santos viven la vida humana de una manera divina, motivados cada
vez mas por el amor divino, que no busca recompensa. Para ellos, amar a Dios es su
propia recompensa. No se acuerdan de los programas emocionales del falso yo para
buscar la felicidad, y estan conscientes habitualmente de estar en unién con Dios.
También perciben su unidad con toda la creaciéon, especialmente con las otras
personas. Esta es la vida plenamente cristiana y la muerte del sentido del yo separado.

Este Gltimo podria describirse como "ningtin punto fijo de referencia".

Los Santos son movidos por los Frutos y Dones del Espiritu mas que por sus egos. No
estan demasiado apegados a nada. No son posesivos de si mismos, de sus talentos, ni
incluso de sus experiencias de Dios. Cristo vive y actia en ellos y derrama el Espiritu
en ellos ininterrumpidamente. En el sentido mas profundo, Cristo es ellos y ellos son
Cristo. Este arquetipo marca el regreso a la inocencia, cuyo simbolo biblico es el
Jardin del Edén. Quienes han llegado a esta etapa, experimentan la bondad del
universo y las personas, mientras crecen en la contemplacion y maduran como seres

humanos.

90



El Santo esta listo para contribuir a la transformacion de la sociedad. Ya no hay nido
ni nicho donde esconderse, esperando que el lider del grupo lo decida todo. La
integridad personal requiere asumir responsabilidad propia y vivir bajo la influencia y

guia del verdadero yo.

La tarea del Santo es traer paz y nueva vida a sus culturas heridas. Los sintomas del
verdadero yo estan bien desarrollados en esta etapa arquetipica, especialmente a
través del ejercicio de los Frutos y Dones del Espiritu. Estos ultimos, en la tradicion
cristiana, son manifestados en las Bienaventuranzas. El Don de Consejo, por ejemplo,
realza la virtud infusa de la prudencia y dirige todas las acciones en gran detalle. Se
comienza a aceptar y amar la propia debilidad y, al mismo tiempo, a depositar toda la
confianza en la gracia sanadora y transformadora de Dios. La sincronicidad se
convierte en una expectativa frecuente, a medida que se trata de resolver los detalles
de la vida y tomar decisiones bajo la guia del Espiritu. En cualquier tipo de servicio o
ministerio, se comienza a percibir la importancia del momento preciso. El1 Santo ha

aprendido a esperar en Dios (cf. Isaias 30, 15).
El Sabio.

El Sabio es una persona que emerge como un crecimiento posterior del arquetipo del
Santo. Las personas altamente evolucionadas tienen el Don de Sabiduria, que
comparte sus inspiraciones tanto con el intelecto como con la voluntad y unifica todas
las potencias del continuo humano de cuerpo, alma y espiritu. Los Sabios también se
sienten uno con Dios, con toda la familia humana y con toda la creaciéon. Son como
los monjes descritos en la espiritualidad del desierto del siglo 4, "separados de todo y
unidos a todo". En otras palabras, se han convertido en uno con todo lo que es. Al
convertirse en nada —desapegados de toda posesion, incluso de sus dones
espirituales—se han convertido en todo. Ahora pueden transmitir la vida divina tanto

por su simple presencia como por medio de su ensenanza.

Los Sabios pueden dejar atras los aspectos meramente culturales de su religion sin
rechazarlos. Ya no dependen indebidamente del ritual y prefieren el silencio a las
palabras para relacionarse con Dios. Se han vuelto uno con la Unidad a la que
apuntan todas las practicas religiosas: la vida en el momento presente y la comunion

con la presencia continua y consciente de Dios en ellos y en toda la realidad.

91



El Rey o la Reina.

El Rey o la Reina suelen vivir un periodo de soledad prolongada e intenso silencio, tras
el cual regresan al mundo exterior y enriquecen a muchos. No s6lo son maestros, sino
que transmiten libremente la experiencia de lo que ensefian. Son pacificadores,
mediadores entre Dios y la comunidad y sacerdotes en el sentido mas completo del
término, capaces de inspirar y capacitar a las personas con las que se encuentran
para que sirvan a Dios y a los demas. No gobiernan por la fuerza, sino que su misma
presencia transmite autoridad. Poseen la presencia divina sin ninguna actitud
posesiva y, de ese modo, comunican a Dios apropiadamente en cada situacion. No son
dominantes ni autoritarios. Al manifestar a Dios como siervo de la creacion, se

convierten en ejemplos de lo que realmente es el liderazgo de servicio.

El Rey o la Reina lideran sin liderar; han perdido su yo individual como puntos fijos de
referencia. Han experimentado la integracion de todos los arquetipos. Para el Rey y la

Reina no hay peligro de quedar atrapados en arquetipos anteriores.

El Rey o la Reina empodera a los otros, delega autoridad facilmente y parece no hacer
nada, aunque realiza mucho. Manifiesta la autoridad innata de la experiencia personal
integrada. No tiene apego a su papel y ejerce un liderazgo de servicio mediante la
entrega total de si mismo a Dios y al pueblo al que sirve, y manifiesta el mandamiento

de amar al préjimo con enorme habilidad.

Como Dios, siempre estan activos y siempre en reposo. Poseen y disfrutan de paz en
medio de la agitacion y de libertad interior en todas las situaciones. Practican la
compasion ilimitada y el perdén ilimitado, siempre mostrando misericordia y
canalizando continuamente el amor divino visible e invisiblemente en la familia
humana, pasada, presente y futura. Son los servidores de todo y el epitome del vacio,
aunque encuentran gozo en todo. Lo que mas caracteriza la espiritualidad del
arquetipo del Rey o la Reina es su anhelo ilimitado del puro amor de Dios. El Rey o la
Reina estan arraigados a su tradicion espiritual, pero siempre listos para un cambio

constructivo y, si es necesario, revolucionario.

92



