Jespertares’

Titulo en Inglés: “Awakenings”

Por:

Fr. Thomas Keating, O.C.S.O.



Contenido del libro “Despertares”:

Capitulo 1 El Final de nuestros mundos

Capitulo 2 Viviendo como si Dios estuviera Ausente
Capitulo 3 Cristo en la Tormenta

Capitulo 4 La Mujer Cananea

Capitulo 5 La Mujer Adultera

Capitulo 6 El Cuestionamiento a Pedro

Capitulo 7 La Suprema Expresién

Capitulo 8 Los Frutos del Espiritu

Capitulo 9 La Cura del Hombre Ciego

Capitulo 10 El Hijo Prédigo

Capitulo 11 El Dios Oculto

Capitulo 12 La Mujer Penitente Arrepentida
Capitulo 13 El Gran Mandamiento

Capitulo 14 Nuestra Senora de los Dolores
Capitulo 15 Cristo el Rey

Capitulo 16 La Celebracién en la Casa de Mateo
Capitulo 17 Esperando a Dios

Capitulo 18 El Perdén

Capitulo 19 El Deber de Confrontacion

Capitulo 20 La Libertad de los Condicionamientos Culturales



Capitulo 21
Capitulo 22
Capitulo 23
Capitulo 24
Capitulo 25
Capitulo 26
Capitulo 27
Capitulo 28
Capitulo 29

Capitulo 30

La Puerta Estrecha

El Vino Nuevo
Navidad

Epifania

La Fiesta de San José
Domingo de Ramos
Jueves Santo

La Vigilia Pascual

La Ascension

La Asuncion

Traduccion: Eric Rivas Salazar



Capitulo 1
Eventos en el ministerio de JesUs

“E L. FINAL DE NUESTROS MUNDOS”

“Cuando El escuché que Juan habia sido arrestado, se retiré a Galilea. El dejé
Nazareth y se fue a vivir a Cafarnadn a orillas del lago, en los territorios de Zabulon y
Neftali. Esto ocurrié para que se cumpliera lo que habia dicho el profeta Isaias:

“Tierras de Zabulon y de Neftali,

mas alla del Jordan, a la orilla del mar,

Galilea de los paganos.

El pueblo que andaba en oscuridad vio una gran luz;

Una gran luz iluminé a los que vivian en sombras de muerte”.

Desde entonces comenz6 Jesus a proclamar: “;Volveos a Dios, porque el Reino de
los Cielos esta cerca!” (Mateo 4: 12-17).

Adviento es la estacion litdrgica que celebra el tema de la divina luz. Esta gran luz
encarnada en Jesus, confronta cualquier clase de oscuridad, ilusion, ignorancia. Si tu
reflexionas por un momento en los naturales ciclos de la vida, nuestro mundo siempre esta
llegando a un fin. EI mundo de la matriz llega a su final con el nacimiento; el mundo de la
primera infancia llega a su fin alrededor de los tres afos; la nifiez llega a su fin con la
adolescencia; la adolescencia con la juventud; la juventud con la crisis de la edad adulta;
entonces viene la vejez, la senilidad y la muerte. La vida es un proceso. La experiencia del
crecimiento o la declinacion de la energia fisica nos fuerzan a dejar ir cada periodo de la
vida a medida que lo atravesamos. Entonces la vida fisica esta cediendo el paso a mayor
desarrollo. No deberia haber sorpresa, de aqui que JesUs nos invita a dejar a nuestros
mundos privatizados de nuestros apegos emocionales, ideas preconcebidas, y valores pre-
empacados llegar a su fin.

Uno de los mensajes del Adviento, especialmente el tema del fin del mundo, no es
con mucho sobre el fin del mundo ni aun sobre la muerte fisica, lo cual es el fin del
presente mundo para cada uno de nosotros—sino acerca de todos los mundos que llegan a
su fin en la evolucién natural y espiritual de la vida. Asi, cada vez que nos movemos a un
nuevo nivel de fe, el mundo previo que nosotros vivimos con todas sus relaciones, llega a
su fin. Esto es lo que Juan el Bautista y posteriormente Jesis quisieron decir cuando
iniciaron sus ministerios diciendo, “Arrepiéntanse”.El mensaje que ellos tuvieron la
intencion de pasar era, “Es el final de nuestro mundo”. Naturalmente, no nos gusta
escuchar tales noticias; no nos gusta el cambio. Nosotros decimos, “Deshaganse de este
hombre”.

El proceso de conversién comienza con la genuina apertura al cambio, apertura a la
posibilidad de que, tal como la vida natural evoluciona, asi también, la vida espiritual
evoluciona. Nuestro mundo psicologico es el resultado del crecimiento natural, evento
sobre el cual no tuvimos control en nuestra lejana primera infancia, y de la Gracia. La
Gracia es la presencia y accion de Cristo en nuestras vidas invitdndonos a dejar ir
donde nosotros estamos ahora y a estar abiertos a los nuevos valores que nacen cada



vez que penetramos a un nuevo entendimiento del Evangelio. Mas aun, Jesus nos llama
a arrepentirnos no tan solo una vez; es una invitacion que se mantiene permanentemente.
En la liturgia, esto se repite varias veces al afio, especialmente durante el Adviento y
Semana Santa. También puede darse en otras ocasiones a través de diversas circunstancias:
desilusiones, tragedias personales, o el estallido dentro de la conciencia de alguna
compulsion o motivo secreto del que no estemos advertidos. Una crisis en nuestras vidas no
es una razon para escapar; es la voz de Cristo invitandonos a aceptar mas de la ‘divina luz’.
Mas de la ‘divina luz’ significa mas de lo que esa ‘divina luz’ revela, que es la vida divina.
Y mientras mas vida divina recibimos, mas percibimos que esa vida divina es amor
puro.

Cuandoquiera que aceptamos la invitacién para dejar-ir nuestro nivel actual de
comunicarnos con Cristo por uno nuevo, podemos sentirnos temerosos. Una confortable
relaciébn con Cristo—nuestro pequefio mundo de lecturas, oraciones, devociones, 0
ministerios—es bueno. Pero justamente a medida que el proceso de la vida se mueve dia a
dia, la Gracia de Cristo inexorablemente nos llama maés alld de nuestras limitaciones y
miedos dentro de nuevos mundos. Como Abraham, el clasico paradigma de fe, Jesls nos
pide dejar tierra, familia, cultura, grupo de amigos, educacion religiosa, todo de lo que
podamos aferrarnos, con el fin de establecer una identidad o evitar sentirnos solos. Todo
esto Jesus gentil pero firmemente nos llama a dejarlo atras diciendo, “Salte de tu pais y de
la casa de tus padres y ven a la tierra que yo te mostraré”.

La llamada a la oracion contemplativa es una llamada a lo desconocido. No es una
Ilamada a ninguna parte, pero no es un lugar que podamos imaginar. Cada vez que
consentimos a un crecimiento de nuestra fe, nuestro mundo cambia y nuestras relaciones
tienen que ajustarse a la nueva perspectiva que nos ha sido dada. Nuestras relaciones con
nosotros mismos, con Jesucristo, con nuestros vecinos, con la Iglesia—aun las buenas en si
mismas—todo cambia. Es el fin del mundo que hemos conocido previamente y en el cual
vivimos. A veces el Espiritu deliberadamente hace afiicos esos mundos Si hemos dependido
de ellos para ir a Dios, podriamos sentir que hemos perdido a Dios. Podriamos tener dudas
sobre la verdadera existencia de Dios. No es del Dios de la fe del que estemos dudando,
sino del Dios de nuestros limitados conceptos o dependencias; este Dios nunca ha existido,
por cierto. La fe pura es la purificacion de nuestros apoyos humanos en nuestra
relacion con Dios. A medida que renunciamos a aquellos, nos relacionamos mas
directamente con la divina presencia, aun cuando pudiese sentirse como el final de
nuestra vida espiritual.

Asi, la segunda parte del mensaje de Jesus es importante; si t0 te arrepientes y estas
dispuesto a cambiar, o a dejar que Dios te cambie, el Reino de Dios esta cerca. De hecho, t
lo tienes; esta dentro de ti y puedes comenzar a gozarlo. EI Reino de Dios pertenece a
aquellos que han dejado ir sus actitudes posesivas hacia todo, incluyendo a Dios. Dios
es don puro; no podemos poseerlo por nosotros mismos. Podemos poseerlo sélo al
recibirlo y compartirlo con los demas.

_00_



Capitulo 2

Sucesos en el ministerio de Jesus
“VIVIENDO COMO SI DIOS ESTUVIERA AUSENTE”

“Cuando El desembarcé y vio al enorme gentio, su corazon se compadecié de
ellos, porque parecian ovejas sin pastor; y entonces comenzo a ensefiarles muchas cosas.
Sucedié que ya era tarde y sus discipulos se aproximaron a El y le dijeron: ‘Este es un lugar
desierto y ya es muy tarde; despidelos para que ellos puedan ir a las fincas y villas cercanas
y asi compren algo para comer’. El les dijo en respuesta: ‘Denles ustedes algo para comer’;
pero ellos le respondieron: ‘;Vamos a comprar el equivalente de doscientos dias de salario
en alimentos y se los daremos? El les pregunté: ;Cudntos panes tienen? Vayan y vean’. Y
cuando ellos lo averiguaron, le dijeron: ‘Tenemos cinco panes y dos peces’. Entonces El
mandd que sentaran a la gente en grupos sobre el pasto. La gente se acomodo por filas de a
cien y cincuenta; entonces tomo los cinco panes y los dos peces y mirando al cielo los
bendijo, tomd los panes, los partio y se los dio a sus discipulos para ofrecérselos a la gente;
El también dividio los dos peces entre ellos de la misma forma. Todos comieron y quedaron
satisfechos, y (los discipulos) recogieron doce cestas de mimbre con lo que sobré de los

panes y peces. En total, los que comieron eran unos cinco mil, solo los hombres.”
(Marcos 6: 34-44).

Esta ocasion, es una de aquellas imposibles situaciones que emergen regularmente en
el curso de la vida ordinaria. Era tarde en un dia agotador; una multitud lejos de sus hogares
y sin nada que comer. Los discipulos, viendo la situacion pensaron en una solucion; fueron
donde Jesus y le dijeron: ‘Es hora de despedir a la gente para que vayan a conseguir alimento
y a hospedarse en los alrededores.’ Ellos no vieron a Dios en ese momento; solamente vieron
justamente el predicamento como seres humanos. Jesus, por supuesto, no sélo vio el lado
humano de la situacion; El vio asimismo la presencia de Dios en ello. La perspectiva es bien
diferente cuando, como Jesus, uno es sensible a lo que Dios esta tratando de hacer.

Santa Teresa de Avila dice que cada dificultad en la oracion, viene de un fatal
defecto, se ora como si Dios estuviera ausente. Nuestra travesia espiritual como un todo,
tiene el mismo fatal defecto: buscamos a Dios como si éste estuviera ausente. Cada dia
ordinario tiene el mismo defecto: vivimos como si Dios estuviera ausente. Una de las
maneras favoritas de vivir esto es, mantener aplazada nuestra bldsqueda de Dios, nuestra
oracién o nuestra conversion hasta después de que nuestros problemas inmediatos hayan sido
despejados. Nosotros sobrevivimos a situaciones dificiles con la vana esperanza de que algin
dia, en algun lugar, tengamos tiempo de hacer lecturas espirituales, acudir a direccion
espiritual, y hacer penitencia, para llegar a ser santos o vivir en un monasterio. Si tu has
tomado algun retiro, tu sabes que la practica espiritual se hace mejor en soledad. Podrias
decirte a ti mismo: ‘;No seria fantdstico si pudiera vivir en atmosfera de retiro todo el
tiempo? Puesto que de ese modo viven en el monasterio, pienso que podria solicitar entrar
con los trapenses o los carmelitas.

Esta es una tentacion favorita de casi todos durante la travesia espiritual. No
podemos ver la presencia de Dios precisamente donde estamos, ni en las situaciones



concretas en donde nos encontramos con nosotros mismos. Por el contrario pensamos: ‘Si tan
solo tuviera las circunstancias adecuadas para orar, todo estaria bien’. El pensamiento de
Dios siempre estaria conmigo; oraria todo el tiempo como los santos monjes y las monjas de
claustro.

Yo no estoy seguro que los monjes y las monjas de claustro estén orando mas de lo
que t0 lo estds. Ellos tienen problemas también. Si viven en una granja, las mismas
tentaciones emergen: ‘Yo dedicaré mas tiempo a la oraciéon después de la cosecha’. Si son
oficinistas: ‘dedicaré¢ mas tiempo a la oracidn tan pronto pague las cuentas de este mes’.

He aqui la clasica tentacion por la cual posponemos vivir en la presencia de Dios
hasta algin momento futuro. Algunos ejemplos de ello: ‘dedicaré mas tiempo a la oracion
tan pronto mis hijos crezcan; tan pronto mi esposo supere su enfermedad; apenas deje yo de
trabajar fuerte; cuando pueda yo calmar los problemas personales que enfrento en el trabajo.
En otras palabras, ‘yo pondré mi mente en la travesia espiritual tan pronto como terminen
mis problemas inmediatos’. Nuestra respuesta a la vida es poner toda nuestra energia en
sobrevivir a las dificultades del momento, creyendo que solamente cuando éstas estén bajo
control, seremos capaces de practicar para estar en la presencia de Dios. Nosotros
mantenemos la ilusién de que Dios no estd presente ahora y aqui, de que Dios no esta en las
dificultades de cada dia. Esta manera humana de juzgar, es carente de fe. Somos como Felipe
cuando en la Ultima Cena le dijo a Jesus ‘Sefior, muéstranos al Padre, y con eso nos basta’.

Jesus le respondio: “Felipe, hace tanto tiempo que estoy con ustedes ¢y no me
conocen? Quien me ve a mi, ve también al Padre...” Si las situaciones ordinarias de la vida
pudieran hablarnos, nos dirian: ‘;Cémo es que ti no nos reconoces? El que nos ve a nosotras,
ve a Dios’. Dios esta presente en las dificultades y en las situaciones imposibles. Su
presencia esté alli no solo ontoldgicamente, porque su ser esta en todos lados, sino también
porque la divina accidn esta presente en cada evento. Supongamos que un cierto dia estamos
diciendo devotos ideales mientras manejamos por la carretera y de repente se nos estalla una
Ilanta. Cuando no podemos hallar el gato, rezamos. Tratamos de hacer el dedo para que
alguien se detenga, pero nadie para; muy pronto estamos alterados. Llamamos a un camion
de remolque. Sélo cuando hemos llegado a casa y tenemos el auto en el garaje, podemos
pensar en Dios de nuevo. ¢Dénde estuvo Dios durante esta situacion? ;Se atomiz4?

Necesitamos cultivar lo que Bernadette Roberts llamo6 ‘El Dios de cada dia’. Los
rayos X de la fe no esperan a que todo marche idealmente y en paz antes de relacionarse con
Dios. La fe dice: ‘Bien, esta es una extrafia situacion, una desesperada situacidon, una
situacion imposible; ¢qué es lo que Dios me esté diciendo o qué me esté pidiendo hacer?

Para el Juicio Final, de acuerdo con la parabola, los servidores de Dios le diran:
‘Sefior, ;cuando estuviste sediento, o hambriento, en prision o desnudo?, y El respondera:
“Cuantas veces lo hicisteis con estos mis hermanos mas pequefios, a Mi me lo hicisteis”.

Las situaciones imposibles pueden sucederle a los demaés: enfermedad, desastre, 0
enorme inconveniencia. Como nosotros reaccionemos, es la respuesta a la presencia de Dios.
Viviendo la vida diaria como si Dios estuviera ausente es la falla fatal de la travesia
espiritual. La idea de que Dios esta ausente es tan sélo un pensamiento o sentimiento; si uno
puede romper esa ilusion y desechar el sentimiento, lo habra logrado. jDios no puede estar
ausente! Tratarlo a El como si lo estuviera, es un insulto. Es como decirle a Dios: ‘Tt no
estas en mi vida, no al menos en esta situacion’. Yo oraré cuando deje este avion; cuando



este cansado sermon termine; cuando finalmente obtenga mi divorcio; cuando esta dolorosa
situacion en la oficina se resuelva; cuando la energia que necesito para superar esta situacion
imposible esté de vuelta’.

Jests pudo ver en esa multitud de personas hambrientas y fatigadas, y en esa
situacion imposible, la invitacion de Dios a El para hacer un milagro. El estaba conmovido
solo porque vio al Padre proceder de ese modo. Su sensibilidad por la divina compasion,
intensificaba su percepcion de que, en una situacion en donde no habia alimento, El sabia que
el Padre haria algo para proveerlo. Si El hubiese visto esa situacion como una imposibilidad
mas y hubiera enviado a la gente a sus casas, la preocupacion de Dios por esa necesidad
humana, no se hubiera manifestado.

En la vida cotidiana, el Espiritu nos esta hablando de diversas maneras. Cristo esta
presente bajo diferentes apariencias. En la tragedia humana, hay algo que el Padre quiere que
hagamos para traer la sanacion. La dimension contemplativa del Evangelio, mantiene elevada
en intensidad esta sensibilidad. Cuando uno sigue la inspiracion del Espiritu, resultan
cosas que no habrian podido ser previstas; de aqui la necesidad de cultivar la presencia
de Dios y la accidn en situaciones en las cuales parece imposible hacer algo. EI misterio de
Cristo esta trabajando en todo, aun en lo humilde y monotono. Nuestra respuesta puede
estar inspirada por el falso-yo o por el Espiritu. Si es por el Espiritu, las consecuencias
serdn inmensas, tanto para mi como para los demas, y quizas para toda la familia
humana.

_00_



Capitulo 3

Sucesos en el ministerio de Jesus
“CRISTO EN LA TORMENTA”

“Entonces El mandé a sus discipulos que entraran al bote y se le adelantaran
hasta la otra orilla del lago, mientras despedia a la gente. Después de hacer esto, subi6 a la
montafia para retirarse y orar. Cuando atardecia, permanecio alli solo. Mientras, el bote
que se alejaba varios kilébmetros, era sacudido por las olas ya que el viento soplaba de
frente. Durante la cuarta hora de la noche, El vino hacia ellos caminando sobre el mar.
Cuando los discipulos lo vieron caminando sobre el agua quedaron aterrados diciendo ‘es
un fantasma’ y gritaron de panico. Al mismo tiempo, (Jesiis) les hablé diciendo: “Animo, soy
Yo, no teman”. Pedro, en respuesta le dijo: ‘Serior, si eres tu, mandame que vaya hasta a ti
sobre el agua’; El le respondié, “Ven”. Pedro salié del bote y comenzé a caminar sobre el
mar hacia Jesus, pero cuando él vio cuan fuerte estaba el viento, le entr6 miedo y
comenzando a hundirse, grito: ‘Senior, salvame’.Inmediatamente Jesus extendio su mano, lo
tomo y le dijo: “Hombre de poca fe ;por qué dudaste?” Después de que ellos hubieron
entrado dentro del bote, el viento se calmd. Aquellos que estaban en el bote, le rindieron
honor diciendo: ' Verdaderamente Tu eres el Hijo de Dios”. (Mat. 14: 22-33)

Leamos este dramatico texto desde la perspectiva de nuestra propia experiencia de
gracia. En la fiesta de Pentecostés, el Espiritu de Cristo, vertido sobre los discipulos
originales, se vierte igualmente sobre nosotros. Afio con afio esta fiesta purifica nuestro
aparato receptivo de tal manera que podamos sintonizarnos en unos mas profundos, mas
delicados y fascinantes mensajes del universo y su fuente.

Jesus ha pasado la noche en oracion. (Como hizo El para que sus discipulos tuvieran
un mejor entendimiento del Reino de Dios? El Reino implica un cambio de valores al mas
profundo nivel. Este es un proyecto que aterra a la mayoria de la gente. Tedricamente seria
magnifico crecer. En realidad, normalmente decimos, ‘Vamos a esperar unos cuantos dias,
semanas o afnos’.

JesuUs estaba inspirado por el Espiritu para usar esta oportunidad de llevar a sus
discipulos a un nivel mas profundo de entendimiento. ElI Evangelio no es tanto una
enseflanza, sino una ‘transmision’. Por el Viejo Testamento conocemos acerca de Elias
encontrandose con Dios en el huracan, en el terremoto, y en el fuego. Un huracan destruye
las rocas, tirandolas de arriba a abajo, arranca todo y lo levanta. Un terremoto estremece la
tierra bajo uno. El fuego es algo de lo que uno corre tan rapido como puede. El huracan y el
terremoto son simbolos de oposicion desde afuera. El fuego es la imagen de la tentacion
interior. El huracan, el terremoto y el fuego son los contratiempos y agobios que nos
alcanzan en el transcurso de una travesia espiritual.

Los discipulos en el bote, maltratados y golpeados por el viento y las olas, son los
simbolos de aquellos que tratan de acatar el Evangelio y enfrentan varias clases de oposicion.
Ellos se encuentran con el discipulo ingenuo quien piensa que habiendo aceptado a Cristo, la



oracién y la meditacion van a proveer una alfombra méagica para el gozo, o ain mejor, para el
éxito financiero en este mundo. jNi pensarlo!

En medio de esta tormenta, una figura emerge afuera de las tinieblas. Lo que los
discipulos pensaron que habian visto, era algo que uno podria facilmente visualizar a las 3:00
a.m. : ‘es un fantasma’, Jesus esta caminando sobre las aguas. El emerge de la tormenta; esto
significa, en sentido real, que esta en la tormenta, en el viento y en las olas. Pedro escucha la
invitacion para ir a Jesus sobre las aguas. En otras palabras, Pedro es invitado a permanecer
asido de Jesus en medio de la oposicion, el desengafio, y el acortamiento de la fe. Pedro es el
simbolo de aquellos cuya fe percibe que el viento no s6lo es viento, sino Cristo,
invitandonos a encontrarlo en medio de la oposicion y la tentacion.

La inmediata respuesta de los discipulos es el terror, y comienzan a gritar, temerosos
del fantasma que esta acercandoseles. Jesus los llama: “Miren, en verdad soy Yo, jNo teman!
Entonces Pedro le dice, *Sefor, mandame ir a ti sobre las aguas’. Jests le dice, “Ven”. Pedro
camina sobre las olas, jEsta caminando sobre el agua. EI camina hacia el Sefior en medio de
los elementos. Se aferra a su preciada vida por la presencia de Cristo en medio de la
tormenta.

De repente el viento se incrementa; una ola se estrella sobre sus piernas y le salpica el
rostro. Ahora hay un pequefio cambio de su enfoque, de Jesus, a la situacion actual.
Comienza a hundirse y grita. “Sefor, sadlvame”; de inmediato Jesus lo alcanza, lo toma de la
mano Yy lo jala dentro del bote. Enseguida sobreviene una gran calma y los apdstoles atonitos
exclaman, “Verdaderamente T, eres el Hijo de Dios”.

Es agradable saber que no debemos esperar el éxito la primera vez que tratamos de
ver a Dios en medio de las dificultades, desde adentro o desde afuera. Nosotros erramos las
primeras pocas veces; cuando comenzamos a hundirnos, solamente tenemos que pedir ayuda
y Dios parece moderar la intensidad de la prueba, de tal manera que podamos tener un breve
descanso y tratar de nuevo. El ‘de nuevo’ para los apoéstoles, era la crucifixion de Jesus y
ellos hundidos. Las pruebas siempre se miran como situaciones imposibles; tratamos de
aceptarlas, pero se ponen demasiado agobiantes. Nuestra fe y nuestra confianza se marchitan
y comenzamos a hundirnos. Pedimos ayuda y Jesus nos rescata. Hay una breve calma; si
continuamos la jornada, el viento y las olas contindan de nuevo. Nuevamente tratamos de
encontrar a JesUs en los particulares contratiempos y de nuevo comenzamos a ahogarnos. El
nos toma hacia fuera. Esta es la historia de la jornada espiritual de cada uno; el Unico
error es caerse y permanecer caido; hundirse y no gritar por auxilio.

Poco a poco vamos siendo capaces de escuchar la ain leve voz en medio del huracén,
el terremoto o el fuego. Dios esta escondido en las dificultades. Si lo podemos encontrar alli,
nunca lo perderemos. Sin dificultades, no conocemos el poder de la misericordia de Dios y el
increible destino que tiene para cada uno de nosotros. Debemos ser pacientes con nuestras
faltas. Siempre hay otra oportunidad a menos que vayamos a tierra y permanezcamos alla. A
situacion de no- riesgo, es mayor el peligro de estar alli. Encontrarnos con los vientos y las
olas, no es una sefal de derrota; es un entrenamiento en el arte de la vida, que es el arte
de gritarle a Dios por ayuda, y creyendo en Su amor, no importa lo que suceda.

-00-

10



Capitulo 4

Sucesos en el ministerio de Jesus
“LA MUJER CANANEA”

“Entonces Jesus salio de ese lugar y se retiro a la region de Tiro y Sidon. Y
vio venir a una mujer cananea de esa comarca que le pedia ayuda a gritos, ‘Ten piedad de
mi Serior, Hijo de David; mi hija es atormentada por un demonio’. Pero El no pronuncié
palabra alguna en respuesta. Sus discipulos se acercaron y le pidieron, ‘Despdchala pues
sigue pegando de gritos detras de nosotros’. El dijo en respuesta: “Yo he sido enviado
solamente a las ovejas perdidas de la casa de Israel.” Pero la mujer vino y le rindio honores
diciendo, ‘Seiior, ayidame’. El en respuesta dijo, “No es correcto tomar el alimento de los
hijos y tirarselo a los perritos.” Ella contesto, ‘Por favor Serior, aun los perros comen las
migajas que caen de la mesa de sus amos’; entonces Jesus le contesto, “Oh Mujer, ;Grande

es tu fe! Que se haga como has pedido”, y su hija fue sanada en esa misma hora.”  (Mat. 15:
21-28)

Este texto tiene gran significado para la travesia espiritual. En textos previos hemos
visto a Jesus dando ejemplos de como sentir la infinita preocupacion de Dios, en la vida
diaria y en las situaciones imposibles en las cuales estamos menos inclinados a buscar a Dios.
Hemos visto a Pedro y a sus compafieros como signo de nuestro esfuerzo por descubrir a
Dios en las tormentas de la vida y percibirlo emergiendo de los vientos y los oleajes. Se nos
pide ir mas alla de esto y responder a su presencia. La respuesta de Pedro fue caminar sobre
las aguas, el simbolo de mantener la paz en medio de las tribulaciones y altibajos de la vida
cotidiana.

Ahora, entramos de lleno al asunto. ;Como encontramos a Dios en su aparente
ausencia, rechazo y abuso? Esto es algo més. Este episodio es una descripcién de cdmo
responder cuando rezar se vuelve dificil, cuando la vida interior se cae a pedazos, o cuando la
noche de los sentidos desciende sobre nuestro nido espiritual. Desciende para alejarnos del
nido. El ‘aguila divina’ ha venido para empujarnos dentro de la realidad. Este maravilloso
episodio nos habla del punto de vista de Dios sobre la ‘noche de los sentidos’ y de su tragedia
en la misteriosa aridez o sequedad, ausencia y oscuridad que siguen a un periodo de
primavera en la travesia espiritual.

La mujer cananea parece haber sido una pagana. Jesus puntualiza el que muchas
veces aquellos fuera del grupo familiar, evidencian mas fe que aquellos que si pertenecen a
éste. Ella habia probablemente oido que Jesis era mas indulgente al conceder expulsar
demonios. Pensando que El accederia facilmente a su requerimiento, no esperaba problema
alguno al respecto. Quizas ella habia visto a algunos ir donde JesUs con las mismas
peticiones, y luego, obtener sin dificultad lo que habian pedido. De aqui que ella va y dice,
‘Sefior, hijo de David, ten compasion de mi, mi hija esta terriblemente atormentada por un
demonio’.

La mujer, permanecié de pié en el lugar esperando respuesta, quizas esperando
escuchar alguna reconfortante invitacién como, ‘Ve y trae a tu hija aqui’, o ‘Ella ya ha sido

11



sanada’. Si El hubiese decidido no sanarla, hubiera podido decir al menos, con una gentil
palmada en el hombro, ‘Anda, ve a tu casa, y ofrécelo’. Este es el tipo de cosas que uno
algunas veces oye de personas bien intencionadas cuando se esta en problemas—para su gran
desconcierto.

El texto dice que Jesus no menciond palabra alguna; se mantuvo en silencio. ¢ Es esta
una respuesta a la oracion, o no lo es? Yo me aventuro a decir que el silencio es tan buena
respuesta a la oracién como el conceder nuestra peticion. Si aceptamos el silencio como
respuesta, podriamos percibir su propdsito. Por ejemplo, podria significar que no es el
momento adecuado; que no estamos listos para una respuesta, 0 que estamos pidiendo la cosa
equivocada. El proposito primario de la oracion no es cambiar a Dios sino a nosotros, y
si no estamos preparados para cambiar, nada hay que decir.

En la ‘noche de los sentidos’, nosotros venimos por nuestra entrevista con Dios, y El
no se aparece. Esto esta bien por un rato, pero eventualmente la pregunta surge, ¢Que caso
tiene venir si Dios nunca se hace presente? Me estoy refiriendo a la aparente falla para
mostrarse. El esta alla, pero esta alla a un nivel diferente del que estamos nosotros. En el caso
de la mujer cananea, lo medular del silencio es traerla del nivel de fe desde el cual ella
inicia, hasta el nivel de fe que ella manifiesta al final. Esta estrategia ajusta la accion
divina a nuestra condicién humana. No representa la eleccion de Dios. La Unica forma en
que Dios puede llevar a alguien hasta un nuevo nivel de fe, es retar a su actual nivel de
fe. Muchos de los pasajes del Evangelio manifiestan esto. Solamente tenemos que pensar en
el centurion el cual obtuvo lo que pedia instantaneamente, y el hombre cuyo hijo estaba al
borde de la muerte, a cuyos ruegos de que Jesus fuera fueron rehusados por éste. Del
centurion, El dijo., “Iré enseguida”, ;Por qué ese extrafio cambio en la respuesta de una
persona a la otra? Uno tenia la plenitud de fe y no necesitaba ser probado; la fe del otro no
era fuerte y necesitaba el cambio del divino silencio.

En este dialogo, la mujer es llevada desde un nivel de fe al otro, hasta que ella
alcanza un nivel extraordinario. Ella iba hacia los apdstoles como nosotros podemos acudir
a los angeles y santos por ayuda. Los discipulos dicen, ‘Vamos a deshacernos de esta mujer’.
Ellos finalmente no fueron de mucha ayuda. Ni Jesus responde a su peticién; pero notemos lo
que El dice,”Mi mision es sélo para las ovejas perdidas de Israel”. El apela a su mision
oficialmente. Ella es una pagana y su misién es para aquellos que pertenecen a la comunidad
de Israel. En un nivel, este es un buen razonamiento y muestra la sensibilidad de nuestro
Sefior para hacer solamente lo que ha visto hacer al Padre. El hace solamente aquello por lo
que ha sido enviado; no quiere excederlo. Una mision o ministerio siempre presupone lo que
nosotros estamos preparados a actuar en los términos de Dios.

La mujer cananea interpretd el significado de esta declaracion como: ‘Nada puede
hacerse; Yo solamente hago milagros para los israelitas; lo siento’. En respuesta, ella se
adelanta y se postra a Sus pies, quedando en tierra, sumisa en el polvo. Su llanto es ‘Ayuda’;
esta es la oracion que Meister Eckhart, el tedlogo dominico alemén, dice que ‘penetra en los
cielos’. Esta totalmente enfocada a un objetivo. Este llanto de desesperacion, de una persona
gue se siente rechazada por Dios, lo dice todo—un ruego, pareciera que tocaria el corazon de
una piedra. Y aun Jesus no da respuesta. ;Que sucede con la Divina Misericordia?

12



Pero la Divina Misericordia no es sentimentalismo. Esta pone inexorablemente la
realidad final de la vida ante ella, de tal modo que pueda decir con total honestidad: ‘No
puedo hacer mas por mi misma; necesito Tu ayuda’. Mientras, Dios nada dice...

“No esta bien—Jesus dice—tomar el alimento de hijos y tirarselo a los perritos”
¢Como pudo Jesus decir tal cosa? La mujer cananea no pudo haber sido mas afectada por
este insulto més de lo que ya estaba con el silencio y el rechazo. Ella responde en efecto,
‘Sefior, esta bien, pero ;Has pensado en esta posibilidad? No estoy pidiendo del alimento de
los hijos; no estoy pidiendo una barra de pan. Aun los perros debajo de la mesa comen
eventualmente los mendrugos que caen por error. ;Qué tal si me tiras a mi uno de esos
mendrugos?’

Jests responde, “Oh, mi querida sefiora, jCuan grande es tu fe! Tu puedes tener
cualquier cosa que quieras—el mundo entero, el universo, cualquier cosa”. Todo pertenece
a aquellos que han alcanzado este nivel de fe. EI cosmos fue creado para ellos; tal es el
escenario. Continda sucediendo en nuestras vidas. Podemos aceptarlo como la mujer cananea
0 renunciar.

_00_

13



Capitulo 5

Sucesos en el ministerio de Jesus
“LA MUJER PECADORA”

“Entonces, cada uno se retiro a sus propios lugares, mientras Jesus se retiro
al Monte de los Olivos. Pero temprano or la mafiana, El lleg6 de nuevo al area del templo, y
la gente comenz6 a acercarsele, y El se sent6 y comenzo a ensefiarles. Entonces los escribas
y Fariseos trajeron a una mujer que habia sido sorprendida en adulterio y la pararon en
medio. Ellos le dijeron, ‘Maestro, esta mujer ha sido sorprendida flagrantemente al cometer
adulterio; ahora bien, la Ley de Moisés nos manda apedrearla. ;Qué dices al respecto?’
Ellos le decian esto para probarlo y asi tener algo en su contra. Jesus se inclind y comenz6 a
escribir en la tierra con su dedo. Pero como ellos insistieron, El se enderezé y les dijo,
“Aquel de ustedes que esté libre de pecado, que tire la primera piedra”. Entonces se inclino
de nuevo y escribio en el piso. A continuacion, aquella gente se fue retirando del lugar uno
por uno, comenzando por los mas ancianos, de tal modo que dejaron solos a Jesus y a la
mujer delante de El. Entonces Jestis se puso de pie y le dijo, “Mujer, ;Dénde estin aquellos?
¢;Ninguno te condena?” Ella respondio, ‘Ninguno Sernor’; entonces Jesus le dijo. Yo,
tampoco te condeno, vete y no vuelvas mas a pecar”.  (Juan 8: 1-11)

El Templo de Jerusalén era un impresionante lugar: numerosa arcada, torres, pisos
ornamentados y el gran altar del sacrificio. Sucedié que Jesus lo usé para ensefiar durante el
dia, mientras que por la tarde, se retird a orar en el Monte de los Olivos. En el Antiguo
Testamento, los olivos eran simbolos de la divina misericordia y sanacién, una clave para el
entendimiento de esta notable escena.

A medida que Jesus reanuda su ensefianza en esta notable estructura, una mujer es
llevada a rastras enfrente de El. No nos es dificil darnos cuenta de que se trata de una
artimafia; a El tampoco le tomé mucho percatarse de ello. Sus enemigos se fueron tornando
agresivos a este punto y habian planeado una astuta trama para cuestionarlo, de tal manera
que no tuviera escapatoria. Cualquier cosa que dijera, se usaria contra El. Ellos podrian
entonces acusarlo y quizas, desacreditarlo.

La pregunta era, ‘Nosotros hemos sorprendido a esta mujer en un obvio pecado, y la
Ley claramente establece que ella debe ser apedreada. ¢Cual es tu parecer al respecto? Si El
respondiese, “no la apedreen”, estaria contradiciendo la Ley. Si dijera, “Apedréenla”, estaria
contradiciendo la total verdad de su ensefianza, la cual decia que el autor de la Ley era
‘Abba’, el Dios de la infinita compasion y preocupacion por cada cosa viviente. Esta era
una idea revolucionaria. El Dios de Israel hasta ese tiempo habia sido generalmente respetado
como el Dios de los ejércitos, el Dios del trueno y el reldmpago, el Dios de la estricta justicia,
el Legislador de Israel. La idea de Jesus acerca de Yahvé, transformé los diez
mandamientos en una manera de enderezar a la gente de sus habituales inhibiciones y
fijaciones.

Aqui estéa JesUs, pues, confrontado con un dilema. Si El dice, jNo la apedreen!, rompe
la Ley; si dice jApedréenlal, entonces estard abandonando su propia ensefianza. Aquellos lo

14



estan urgiendo, ‘;Cual es tu respuesta?’El, se agach6 y comenzo a escribir en la arena con su
dedo. Cuanto le llevo, no lo sabemos, pero cada uno se fue tornando inquieto. ;Qué estaba
escribiendo? ¢Que estaba haciendo? Nadie realmente lo sabe; probablemente estaba tan solo
‘pasando el tiempo’ un poco como los estudiantes garabateando sus notas durante una
desanimada lectura. Hacer garabatos es una sefal que significa ‘estoy aburrido’, o ‘esta
discusion no me interesa’.

Sus acusadores no iban a permitir que El se saliera de la trampa que tan
cuidadosamente habian confeccionado. De aqui que contintian urgiéndolo, ‘Maestro, ;Cual
es la solucion a este dificil caso? Al final El se endereza, mira alrededor de esos zelotes de la
Ley y dice: “Aquel que esté libre de pecado en su conciencia, que tire la primera piedra”.
Entonces se agachd y continud escribiendo en la arena.

Notese que El no retd su derecho a aplicar la Ley; simplemente insisti6 en una
condicion, “Adelante, tira la piedra, pero a condicion de gque no tengas en tu propia
conciencia algun pecado”. Aquellos entendieron el mensaje, y el texto significativamente
establece que ‘Uno tras otro se fueron retirando, comenzando por los mas viejos’.

A medida que te vas haciendo viejo, el negocio de la salvacién parece llegar a ser mas
y mas elusivo. Los viejos miembros del grupo, con la experiencia de la edad, abandonan la
escena de inmediato, mientras que los més jévenes con su empefio, entienden el mensaje s6lo
por grados. Finalmente s6lo quedaron esta mujer y Jesus haciendo garabatos en la arena.

Al fin El mira a ver a la mujer, y con la ironia caracteristica de algunos dichos de
Jesus, le dice, “A donde se han ido todos?” El sabia perfectamente en donde estaba cada uno.
Quizas El pens6 algo curioso, que la trampa de aquellos habia quedado frustrada por su
respuesta. Entonces le pregunta, “Alguno te condena?” Ella dice, ‘Nadie Sefior’. Notese que
dice ‘Sefior’; no lo llamé Mesias o Rabi. Ella fue honesta. Puesto que carecia de toda fe, se
limité a decir, ‘Sefior’, la manera en que se dirige a cualquier hombre agradable. (Las
palabras “Desde ahora, no vuelvas a pecar mas” son probablemente una nota marginal de
algun piadoso copion. Algunos de los tdpicos que siguen las pardbolas de Jesus, parecen no-
auténticos).

Notese el respeto que Jesis tiene por esta mujer. El no trata de predicarle. El
simplemente le muestra compasion sacandola de aquel lio. Se identifica con ella en su
humillacion. Es importante para nosotros llegar a comprender en nuestra propia
jornada espiritual que la Gracia es la presencia y la accién de Jesucristo en nuestras
vidas ahora mismo. Como cristianos creemos que cuando la comunidad se relne para
adoracion, Cristo estd verdaderamente en su cuerpo glorificado; Jesus se identifica con los
pecadores, pero no por compartir sus pecados, sino por compartir las consecuencias de
sus pecados. Jesus comid con pecadores y publicanos Asistiendo a una comida en comun,
en la cultura de ese tiempo, era el simbolo de pertenecer a aquel grupo, familia o nacion. He
aqui el ‘shock’ que los fariseos tuvieron cuando lo vieron comer con pecadores. El era
identificado con los parias de la sociedad—mno sélo con los oprimidos que eran injustamente
rechazados, sino también con los pecadores que eran duramente rechazados. Esto significa
que, asi como JesUs se identificaba con el sufrimiento de los pecadores como
consecuencia de sus pecados, asi se identifica con nosotros en el sufrimiento que
nosotros sobrellevamos debido a nuestro falso-yo y nuestros pecados personales.
Nosotros podemos unirnos a El con la plena confianza de que su Misericordia se extendera a

15



la miseria humana que es la consecuencia de nuestros pecados personales. No importa qué
tanto nos alejemos de Dios; Cristo esta siempre alli esperandonos, En palabras de Abbé
Huvelin, ‘Cristo ha tomado tanto para si el mas bajo lugar, que nadie podré quitarselo’.

El dltimo punto en esta historia es en extremo interesante. Es otro ejemplo de la
ensefianza contenida en la Parabola del Hijo Prodigo. En esa paradbola, el amor del Padre se
preocupa primero del mas obvio pecador, el prddigo. Después de haber oido sobre la gran
misericordia del Padre hacia ese hijo, hemos oido sobre el hijo mayor justiciero, que siempre
se comportd bien de una manera respetuosa y obediente. Resulta ser éste el mayor pecador,
pero el Padre le demuestra igual misericordia.

En este pasaje vemos a JesUs ofreciendo su gran misericordia a la mujer pecadora,
pero nétese que las palabras con las cuales El la rescata a ella, son una invitacion a los
acusadores para entrar a su propia conciencia y asi ver qué es lo que esta mal en ésta. El
problema con la gente justiciera es que son tan pecadores como las personas que ellos
condenan; sélo ellos no lo saben. Asi, ellos son mas dificiles de ayudar. Cuando Jesus dice,
“Aquel que esté libre de pecado que arroje la primera piedra”, le esta diciendo a los
acusadores, “;Por qué no escudrifias en tu conciencia?” Les esta pidiendo, “;Cual es tu
motivacion? j Estas asumiendo legitima responsabilidad en este acto”.

Dios continda amando tanto al opresor como al oprimido. Nunca seremos capaces de
salvar al oprimido a menos que tengamos compasion por el opresor. Ellos también necesitan
salvacion. Este Dios nuestro, no tiene favoritos; El esta para rescatar a quien sea. Muchos
opresores han sido ellos mismos oprimidos en su temprana nifiez.

Los acusadores de la mujer pensaban que estaban defendiendo la Ley; ellos no
reconocian su hipocresia al usar la Ley con el objeto de tenderle una trampa a Jesus. El los
invitd a mirar dentro de sus conciencias y enfrentar al orgullo que estaba motivando su
malicia. La cuestion basica es siempre: ¢Cual es tu motivacion en este acto? Es una
invitacion a la conversion, a tomar plena responsabilidad por nosotros mismos, por
nuestra comunidad, nacién y religion. Jests dio su vida por la familia humana, y es
procediendo de ese modo, que nosotros aceptamos el llamado a seguirlo.

_OO_

16



Capitulo 6

Sucesos en el ministerio de JesUs
“L,OS FRUTOS DEL ESPIRITU”

“«

esiis retorné a Galilea en el poder del Espiritu, y las noticias sobre El se
esparcian a través de toda la region. El ensefié en sus sinagogas y fue alabado por todos.
Vino a Nazareth donde habia crecido, y fue de acuerdo a su costumbre a su sinagoga el dia
sabado.”.  (Juan 21: 15-19)

Este didlogo entre Jesus y Pedro, tuvo lugar en una playa del lago de
Tiberiades después de una larga noche de fructifera pesca. Juan el Evangelista llama a ésta la
tercera aparicion de Jesus.

Fue en esta ocasion que los discipulos, a sugerencia del extrafio en la playa,
echaron las redes del otro lado del bote y obtuvieron la memorable cantidad de 153 peces.
Cuando ellos llegaron a la playa jalando sus redes, encontraron que el extrafio habia
preparado el desayuno. El les pidi6 algo del pescado que habian obtenido y entonces los
invito a comer.

Esta nostélgica escena tiende a seguir sucediendo. Después del desayuno, un
dialogo tiene lugar cuando Jesus invita a Pedro a caminar con El a lo largo de la playa. Pedro
habia negado al Sefior tres veces. Su triple negaciéon habia permanecido fuertemente en su
mente, de la misma manera que nuestras fallas permanecen fuertemente en nuestras
conciencias. Habiendo hecho algo que quisiéramos que no hubiera ocurrido, tenemos que
vivir con las consecuencias. De vez en cuando, somos confrontados con algun incidente de
nuestra vida pasada durante la oracion, y tenemos la sensacion de que Dios nos esta tomando
de la mano o poniendo su brazo alrededor nuestro. Los sentimientos de culpa tienden a
hacernos pensar que El nos esta clavando la vista con una mirada severa como si nos dijera,
“T1, miserable tal por cual...”. Pero esto es una proyeccion de como nos sentimos, no de
como Dios se siente. En cualquier caso, Pedro se sentia como si el dedo estuviera
apuntandolo a él a medida que JesUs lo invitaba a su plética corazén-a-corazon luego de
desayunar. Nétese el momento; no habia ningin estdmago vacio. Dios escoge el momento
adecuado para estas confrontaciones exploratorias.

Aqui entonces viene la primera confrontacion, “Simoén, hijo de Juan, ¢me
amas? El ‘comentarista interno’ de Pedro, el juicio emocional que evalua todo lo que pasa,
‘estalla’. El comentarista dice, ‘Mira, te estd dando el tratamiento formal’; Simo6n hijo de
Juan era un tratamiento formal adecuado para una corte judicial. En vez de llamarle a él
Pedro, el nombre que le fue dado en el primer encuentro, Jesus lo sustituye con el tratamiento
formal que va de acuerdo a las ocasiones formales, “Simon hijo de Juan, ¢me amas?”. Cada
una de estas palabras esta delicadamente matizada, y a menos que nosotros lleguemos a
entender estos matices, no percibiremos la extraordinaria profundidad de este intercambio y
la dolorosa naturaleza de esta interrogacion. ;Me amas? La palabra amor en griego, no es
traducible; significa, “;Me amas con el mismo desinteresado amor que Yo te he mostrado? O
¢Me amas con el auto-donado amor que no busca recompensa?

17



La respuesta de Pedro es, “Si Sefior, tu sabes que te amo”, pero Pedro no usa
la misma palabra de amor que JesUs usa. De este modo, él no reclama la clase de amor que ha
recibido; ¢l simplemente dice, ‘Tu sabes que te quiero’. La palabra ‘amor’ de Pedro se refiere
a ‘amor fraternal’ o el carifio de amistad. En otras palabras, ‘T sabes que te quiero con mi
afecto humano’—el afecto que las personas se demuestran normalmente unas a otras.

Jesus le dice, “Alimenta a mis ovejas”.

Ellos caminaron un trecho mas mientras las implicaciones del primer
cuestionamiento se filtraban en la conciencia de Pedro. Entonces viene el segundo
cuestionamiento, “Simon, hijo de Juan, ;me amas realmente?” De nuevo Jesus usa el
término del divino amor o auto-donacion.

Pedro esta consciente de a donde se dirigen estos cuestionamientos. Todas las
pretensiones de que fuera prominente en su temprano discipulado, su deseo de ser la mano
derecha del Mesias, se ha desmoronado. Sus tres negaciones han puesto al desnudo quién
realmente era él. Cuando las piezas se fueron cayendo, estaba él. No habia oportunidad de
que Pedro reclamara ahora el amor desinteresado, o alguna mas profunda devocion. El esta
desnudo enfrente de la verdad hacia la cual Jesus lo ha llevado amorosamente. Asi que Pedro
dice de nuevo, ‘Tu sabes que te quiero, con mi pobre afecto humano’. Esto es todo lo que €l
reclama.

A medida que ellos caminan, los cuestionamientos han llevado a Pedro a una
nueva profundidad de entendimiento. Con las palabras, “Alimenta mis corderos” Pedro tenia
que estar consciente de que Jesus estaba reinstalandolo como jefe de los apdstoles. El estaba
consciente igualmente de la condicion, que era el conocimiento de su total dependencia en
Cristo.

Ahora viene un tercer y final cuestionamiento; los otros dos han preparado a
Pedro para este ultimo. Dudo que el hubiera podido resistirlo sin haber pasado por los dos
primeros. Dios no nos pide enfrentar la total verdad de nuestra capacidad para enfrentar todo
el mal de forma inmediata. Aqui esta la cuestion, “Simoén, hijo de Juan, ¢en verdad me
amas?” La palabra amor de Jesus no es el divino amor (agapé), el término que €l ha estado
usando, sino la palabra que Pedro ha estado usando. La implicacion es, “;En verdad me amas
como hermano o amigo? ;Me amas aun con tu afecto humano?” En otras palabras, “;Me
guardas a fin de cuentas, algun afecto?”.

Esta pregunta pone en duda el amor humano y afecto por Jesus por parte de
Pedro, y la duda surge precisamente de la persona que significa todo para €l. Poniendo la
pregunta de otra manera, “A la luz de tu conducta, Simén, hijo de Juan, te hago una pregunta
final, ;me amas realmente?”.

Aqui esta Pedro alegandole a Jesus para que crea en su afecto humano, y Jesus
le pregunta, “Estas seguro?”’.

La respuesta de Pedro es, “Sefor, Tt lo sabes todo”. La palabra griega ‘saber’
se refiere al divino conocimiento. Siendo Jests Dios, es que Pedro apela cuando dice,”Tu, lo
sabes todo”. Pero en la siguiente frase, la palabra ‘conocer’ cambia; Pedro apela al
conocimiento humano de Jests, y asi contintia, “Tu sabes que te quiero”. Parafraseando las
palabras de Pedro, “;Puedes ver mediante observacion humana que yo realmente te quiero?
Entonces Pedro no reclama el amor que es la primera condicién del apostolado.

18



Jesus contesta, “Alimenta mis ovejas”. Jests, parece decir “Y0 acepto tu
afecto humano, pero te estoy llamando al amor perfecto que es amar como Yo te he amado”.
Asi Pedro recibira el amor que es ‘agapé’, ahora que ¢l ha conocido que es ‘don-puro’, y
algun dia entregara su vida por EI.

Finalmente Jesus le dice, “Sigueme”. Estas son las palabras que Jesus le dijo
la primera vez cuando lo Ilamé para ser su discipulo—las mismas palabras, pero ain una
infinita distancia ha sido recorrida en esos pocos afios; la distancia entre la presuncion del
falso-yo de Pedro y la humildad de su iluminado auto-conocimiento.

El amor de Cristo no sostiene nada contra nadie, pero no puede penetrar
la presuncion del orgullo. El falso- yo, no quiere ser transformado. El quiere esconder todo
lo negativo de si-mismo y pretender que puede conducir nuestra vida y quizas la de los
demas.

Humildad es la condicidn necesaria para el propio ejercicio de autoridad
en la Iglesia; cuando no esta presente, nada funciona. Puesto que Pedro es el Jefe de los
pastores, él tuvo que entrar al conocimiento de que todo era un don puro de Dios. Solamente
entonces estaba listo para recibir al Espiritu y ser la cabeza de la Iglesia. Con estos
cuestionamientos, Jesis amorosamente lo arroja a €l desde un abismo de humillacién a otro,
mientras al mismo tiempo lo reafirmaba en su vocacion.

Estos son los mismos cuestionamientos que escuchamos en la ‘noche de los

sentidos’, y aiin mas, en la ‘noche del Espiritu’.

_00_

19



Capitulo 7

Sucesos en el ministerio de Jesus
“LA SUPREMA EXPRESION?”

“Asi como Moisés levanto a la serpiente en el desierto, asi el Hijo del Hombre
serd levantado, de tal manera que todo aquel que crea en El, tendrd la vida eterna” “Tanto
am6 Dios al mundo que le entregd a su Unigénito, para que cada uno que crea en El no
perezca, y tenga la vida eterna. Dios no envio a su Hijo para que el mundo de condene, sino
para que el mundo pueda ser salvado a través de EL.”.  (Juan 3: 14-17)

Este texto comienza con la llamativa imagen de la serpiente de bronce descrita
en el Exodo, la cual sané a los israelitas del veneno de la plaga de serpientes. Como ellos
miraron a la serpiente de bronce levantada en un palo, la sanacion tuvo lugar. Jesus usé este
ejemplo para predecir su pasién. La imagen es espantosa: un gusano fijado a un palo
retorciéndose en dolor.

Esto nos lleva a una de las méas profundas cuestiones que el Evangelio plantea: ¢cuél
es la Suprema Realidad? Manifestar la Suprema Realidad es la meta de la religion Budista, y
manifestar el Espiritu es la meta de la religion Cristiana. Esta cuestion podria ser enfocada
yuxtaponiendo dos memorables imagenes de estas dos religiones mundiales. Una es el buda
sentado en profundo ‘samadhi’ con una sonrisa de inefable paz en sus labios.

Hay un santuario en Sri Lanka que Thomas Merton visito justamente antes de
su muerte y donde él recibi6 lo que escribié en su Asian Journal como el ‘climax de gracia’
en su viaje al Asia. El se habia ido hacia el Este para buscar la sabiduria asiatica con objeto
de engrandecer su travesia contemplativa cristiana. El recibié en ese santuario una
memorable experiencia iluminativa. El vio compendiado en ese trabajo de arte el maximo
logro humano y la total realizacion de la iluminacién—Ia posesion de todo el conocimiento
en perfecta libertad, paz y serenidad—capturado por la sonrisa de inefable paz. La sonrisa no
era una de indiferencia sino de completa compasion sin involucracién emocional. El rostro
del Buda sugiere como parecia él durante su ultimo ‘samadhi’, antes de entrar al Gltimo
Nirvana, la realizacién de uno mismo con todo lo que uno es. La delicada sonrisa transmite la
experiencia de unidad de Buda a sus discipulos.

Ahora veamos la otra imagen: Jesis muriendo en la cruz; sus labios
deformados en la agonia de sed y sofocacion. De esos labios sale un grito de casi infinita
desesperacion: “Dios mi, Dios mio, ;por qué me has abandonado?” “Me”, esto es, “Tu hijo”.
Esta es la ultima doble-paradoja: Jesus Cristo, el Hijo de Dios, experimentando la extrema
alienacion que nadie pudo haber experimentado.

Comparemos estas dos condiciones; una de extrema serenidad y la otra de
extremo sufrimiento. Estas son, hasta donde conocemos, las condiciones en las cuales cada
uno de ellos murio.

¢ Cual manifestacion de Dios es mayor? Si estos dos seres humanos son ambos
manifestacion de la Suprema Realidad de una suprema manera, entonces ¢quién es este Dios

20



que puede ser expresado de dos maneras completamente opuestas? Cada una expresa la
Suprema Realidad de tal forma que ninguna otra expresion humana puede manifestarse. El
misterio que nosotros llamamos Dios, trasciende cada experiencia humana pero esta
claramente presente en la maravillosa serenidad siempre presente en los labios del Buda. Lo
que nosotros deducimos de esto es que la misma divina realidad esta igualmente presente en
el sufrimiento de Jests encarnado a medida que El padece cada nivel de privacion humana.
Su rechazo, humillacion y muerte, nos dice algo acerca de Dios que nadie nunca ha oido o
imaginado. Jesus, al tomar sobre si la condicién humana y permaneciendo a un lado de las
divinas prerrogativas a las que El pudo haber recurrido, rechaza los arquetipos de
inmortalidad, invencibilidad e invulnerabilidad y rehdsa recurrir a su divino poder para
rescatarse a si mismo o a su mision. El manifiesta la maxima humildad de Dios: el deseo de
no ser Dios. Este total vaciamiento, el cual es el corazon del divino amor, tiene lugar
siempre en la Trinidad ya que el Padre y el Hijo se vacian ellos mismos en cada uno y
en el amor del Espiritu.

Cuando el divino amor adopta la condicion humana con las inevitables
consecuencias de esta union, se vuelve vulnerabilidad total. Dios estd presente no solamente
en la serenidad, no so6lo en el logro espiritual; Dios esta también presente en las fallas, en el
extremo sufrimiento y El se manifiesta igualmente en cada expresion. La Pasion y Muerte de
Jesus es la revelacion del corazén de Dios. Jesis tomO sobre si mismo todas las
consecuencias de la condicion humana, una de las cuales es el pecado; El que no conocio el
pecado, experimentd las consecuencias psicoldgicas de la alienacion de Dios, lo cual es el
principal fruto del pecado personal. Este significado de pérdida de su percepcion de unidad
con el Padre, quien fue el total significado de su vida y misién. La crucifixion fue la
destruccidn del trabajo de su vida, no sélo su vida. Entonces, los labios de JesUs desgarrados
por el sufrimiento y expresando el sentido de abandono por la Divina Persona que estaba mas
cercana a El, nos dicen que Dios estd justamente tan presente en su ausencia como en su
presencia, ya sea en el sufrimiento como en la gloria.

Esto por supuesto, no es el final de la historia. Aunque si bien Jesus muere
con la Gltima cuestion adn en sus labios, El se desplazé dentro de una nueva e inconcebible
realidad, La entrega de su union personal con el Padre, lo catapulté dentro de un estado de
existencia en la cual su verdadera humanidad llega a identificarse con la divinidad. El esta en
unidad con el Padre y con todo lo que existe. Su humanidad gloriosa comparte los divinos
atributos. EIl estd presente dondequiera, en cada uno, en todo y en el corazén de toda
realidad. El es el ‘divino ser humano ‘a través del cual todo regresa hacia el Padre.

_OO_

21



Capitulo 8

Sucesos en el ministerio de Jesus
“LOS FRUTOS DEL ESPIRITU”

“Jesiis retorné a Galilea en el poder del Espiritu, y las noticias sobre El se
esparcian a través de toda la region. El ensefié en sus sinagogas y fue alabado por todos.
Vino a Nazareth donde habia crecido, y fue, de acuerdo a su costumbre, a su sinagoga el dia
sabado. El se puso de pie para leer y tomd un rollo de pergamino del profeta Isaias, lo
desenrolld y encontrd el pasaje donde estaba escrito:

“El Espiritu del Sefior estd sobre de mi,

porque me ha consagrado para llevar la buena noticia a los pobres,

El me ha enviado a proclamar la libertad a los cautivos y a devolver la vista a

los ciegos, a liberar a los oprimidos, y a proclamar un afio de Gracia del

Serior”.

Arroll6 los pergaminos, se los devolvié al encargado y se sentd, y los ojos de
todos en la sinagoga lo miraban atentamente. Luego les dijo, “Hoy, este pasaje de las
Escrituras ha sido cabalmente cumplido en su audiencia”. (Lucas 4; 14-21)

El proposito de las lecturas en la liturgia, no es tanto instruir como
demostrar del poder de la Gracia. Ellas son parabolas sobre el poder de la Gracia tal como
la experimentamos ahora. Nosotros estamos expuestos en la liturgia a la ensefianza
sapiencial, esto es, ensefianza disefiada para avivar nuestra percepcion sobre la Gracia de
Cristo trabajando dentro de nosotros. Tal cual la comunidad liturgica celebra la divina luz y
vida, nuestra participacion presupone que estamos experimentandolas. En las lecciones
escuchamos nuestras propias biografias.

En Navidad, celebramos el evento de la Palabra hecha carne. Las
implicaciones historicas son predominantemente en esa fiesta. En la fiesta de Epifania, la
cual es la transmisién de la ‘divina luz’, estamos celebrando el significado espiritual del
acontecimiento de Navidad. La Epifania es la celebracién de nuestra unién con la Palabra
hecha carne y nuestra experiencia de dicha union. La liturgia nos presenta con las lecturas
que estan histéricamente desconectadas--pero las cuales describen nuestra asimilacion al
misterio de la Palabra hecha carne--nuestro despertar a la vida divina dentro de nosotros y la
capacidad de transmitirla. La palabra “hoy” en la liturgia significa la transmision del misterio
como inmediata experiencia espiritual. La religién cristiana es una vida para ser vivida.
Comienza, flaquea, cae, se levanta, crece y eventualmente madura a través de toda clase de
vicisitudes. Debemos conocer cémo escuchar la liturgia no sélo como inspiracion y aliento,
sino también como facultamiento (empoderamiento).

La segunda venida de Cristo puede ocurrir de dos maneras: con el final de los
tiempos (solo Dios sabe cuando) o por nuestro acceso a la dimension eterna dentro de
nosotros. Esto Gltimo es lo que la liturgia y la travesia espiritual estan intentando llevar al
cabo. La puerta hacia los valores de la vida eterna es constantemente forzada dentro de la
dimensién lineal del tiempo cronoldgico y nos pone en contacto con la Suprema Realidad.

22



Las lecciones de la liturgia, siguiendo a la Epifania son acerca del significado
de ser incorporado dentro de lo que Pablo llamo el ‘Cuerpo de Cristo’. En cada momento
del tiempo cronoldgico, el divino valor de cada momento estd disponible para nosotros
en proporcion a nuestra sensibilidad hacia el Espiritu de Cristo. El Espiritu sugiere lo
que debe hacerse a cada momento en nuestras relaciones con Dios, nosotros mismos, otra
gente, y el cosmos. Cuando atendemos a los movimientos del Espiritu méas que a nuestras
propias brillantes ideas y auto-centrados programas de felicidad, el comentario interno que
normalmente sostiene nuestros desequilibrios emocionales finaliza, capacitandonos a aceptar
situaciones dificiles y a la gente. La zona neutral que nosotros disponemos permite al
Espiritu actuar.

Notese que Jesus fue conducido por el Espiritu a Nazareth. El no fue alla por
su propia iniciativa. Fue siguiendo a un movimiento del Espiritu dentro de El, con quien
estaba plenamente identificado. Dios es infinita preocupacion por cada ser viviente. Esta
es la fuente de cada verdadera misién o ministerio dentro de la Iglesia, no es nuestro trabajo,
es un movimiento de amor en la Trinidad. La liturgia es el gran significado de despertarnos y
facultarnos para ser quienes somos: células vivientes dentro del Cuerpo de Cristo,
motivadas por el mismo amor que vemos en Jesus.

_oo_

23



Capitulo 9

Sucesos en el ministerio de Jesus
“LA CURA DELL. HOMBRE CIEGO”

“Ellos llegaron a Jerico. Y cuando iba dejando la ciudad con sus
discipulos y una gran multitud, Bartimeo, un hombre ciego, hijo de Timeo, se senté al
comienzo del camino. Oyendo que se trataba de Jesus de Nazareth, comenzé a gritar
diciendo, ‘Jesus, hijo de David, te piedad de mi’; pero varios lo reprendian diciéndole que se
callara, pero él continuo gritando mas fuerte, ‘Hijo de David, ten piedad de mi’. Jesus
entonces se detuvo y dijo, “llamenlo”, de ese modo, fueron a llamar al hombre ciego
diciéndole, ‘animate, levéintate, El te estd llamando’. El hombre tiré a un lado su manto,
salté y vino donde Jesiis. Este, en respuesta le dijo, “;Qué quieres que haga por ti? El
hombre ciego le respondio, ‘Maestro, que vea’. Jesus le respondio, “Vete en paz, tu fe te ha
salvado”. De inmediato él recobro la vista y lo siguio por el camino.”. (Marcos, 10: 46-
52)

Todos los textos del Evangelio que hablan de la sanacion de las aflicciones del
cuerpo apuntan al cambio interior que Jesus fue capaz de comunicar en el nivel espiritual. Sin
esa sanacion, uno es ciego a la realidad espiritual, sordo a la palabra de Dios. Solamente
vemos el nivel superficial de la realidad y oimos lo que nuestros oidos alcanzan a captar. Ni
se avivan las facultades intuitivas que perciben la naturaleza interna de la realidad y el
misterio dentro de los simbolos de la liturgia. EI maximo mensaje del universo no es
disfrutado ya que no es percibido. Nosotros estamos encerrados en el nivel externo de las
C0sas.

Este es el problema bésico, que las préacticas religiosas estan disefiadas para
sanar. Los discipulos de Jesus tuvieron tantos problemas como los tenemos hoy. En la Gltima
Cena, Felipe le pidio a Jesus que les mostrara al Padre, el Abba de quien Jesus habia estado
hablando siempre durante su vida publica. JesUs estaba un poco triste por esta pregunta y
respondio, “Felipe, ¢no he estado con ustedes tanto tiempo y ain no me conocen? jQuien me
ve a Mi, ve también al Padre! Esta vision no es ciertamente con los ojos del cuerpo. Sélo
los rayos X de la fe penetran la superficie de la piel y los huesos. Nosotros nos encerramos
en la personalidad de una persona, los antecedentes étnicos, nacionalidad, estilo de vida, o
compromiso religioso—cosas que nos impiden el palpar la belleza de la persona
independientemente de las cosas que nos podrian disuadir. Ni siquiera los discipulos
escuchaban bien; Jests dijo una y otra vez, “El que tenga oidos, que oiga”, denotando que
ellos estuvieron escuchando sus palabras, pero no escuchando a la realidad interna a la cual
sus palabras iban dirigidas.

El hombre ciego habia escuchado a Jesus de Nazareth mientras mendigaba
para ganarse la vida. Cuando JesUs venia por el camino seguido por una gran multitud, él
comenzo a gritar; Jesus escucho sus gritos y dijo, “Traigan al hombre”.

El sentido de ser llamado, es traducido a nuestra experiencia por la atraccion
hacia la travesia espiritual y el servicio a los demas, fuera de toda motivacion por la

24



auténtica preocupacion. Todos los valores humanos basicos reflejan un hambre por la
verdadera felicidad potencial en cada uno, y que puede ser activada cuando miramos con los
ojos de la fe 0 escuchamos con los oidos de la esperanza.

El despertar espiritual puede ser descrito en términos de los sentidos
espirituales. Cuando escuchamos sobre Jesus sanando al enfermo en el Evangelio, debemos
estar alertas al hecho de que El esta sanando a su ceguera espiritual, a su cojera, su mudez, o
sordera. EI demonio expulsado de las personas en los tiempos de Jesus, significa la liberacion
de sus adicciones y compulsiones. La sanacién del leproso simbolizé la sanacion de su falso-
yo, porque en aquellos dias la lepra significaba cierta muerte; verdaderamente implicaba una
muerte social aln cuando uno siguiera fisicamente vivo.

La primera manifestacion de los ‘sentidos espirituales’ es una atraccion por
Dios. Simplemente puede ser una atraccion para estar a solas con El, en silencio y quietud.
Es una cierta insatisfaccion con el pensamiento sobre Dios 0 sélo hablarle a Dios. Jesus dijo,
“El Reino de Dios estd cerca”. Traducido en los ‘sentidos espirituales’ este dicho de
sabiduria apunta al sentido interior de la ‘presencia de Dios’. Esto trastoca la monumental
ilusién de que Dios esta bien lejos porque no lo podemos sentir.

El tacto es un sentido espiritual mas desarrollado, una adicional comprension
sobre cuan cerca de nosotros esta realmente Dios.

“El Reino de Dios esta dentro de ti”, corresponde al sentido del tacto. Este
sentido espiritual percibe que Dios no solo esté cerca de nosotros, sino que nosotros estamos
‘enraizados’ en El. El alimento que ingerimos pasa dentro de nosotros y se convierte en parte
de nosotros mediante su transformacion en células de nuestro cuerpo. En un sentido, nos
convertimos en lo que comemos. En la relacion trascendental, llegamos a ser células en el
Cuerpo de Cristo, la nueva humanidad cuyos y oidos estan abiertos a la realidad a su
mas profundo nivel.

El sentido espiritual del olfato, simboliza la atraccion hacia Dios; el tacto
simboliza la cercania de Dios, y el gusto simboliza el sentido de unidad con Dios. Cuando
vemos con los ojos de la fe, y escuchamos con los oidos de la esperanza, nos volvemos
sensibles a lo que el Evangelio esta diciendo. Sin ese despertar, estamos constantemente
resoplando por nuestras impresiones superficiales y reacciones emocionales hacia la vida.
El desarrollo de los sentidos espirituales nos conecta directamente con la divina sabiduria, la
cual evalla las cosas desde el punto de vista de Dios.

Los sentidos espirituales son como los sentidos externos debido a su
inmediatez. Nos ponen en contacto con la realidad, no a través de los sentidos externos sino
de las facultades intuitivas que directamente perciben los mas grandes valores del universo.
Estos pueden ser gradualmente estimulados a través de la oracion contemplativa. El
despertar de los sentidos espirituales, es el llamado del Evangelio a ver con los ojos de la fe.
Cuando los sentidos espirituales estan activados, entonces nosotros verdaderamente 0imos,
entonces verdaderamente vemos, nosotros tenemos el aparato receptor para abrirnos el
corazon a la realidad. A través de la fe, esperanza y caridad, escuchamos el maximo mensaje
del universo. El resultado de ese despertar, esta simbolizado en lo que el hombre ciego hizo
después de ser sanado: jlo siguio!

Jesus enfatiza lo que él sand. jFe! Esta no solo fue la fe que trabaja a través de
la razdn, sino la fe que es directa intuicion. “Vete en paz”, le dijo a aquel hombre, “Tu fe te

25



ha salvado™; tu fe, esto es, tu consentimiento al llamado de Dios, tocandote,
transformandote. La transformacion en Cristo es la maxima sanacion.

_00_

26



Capitulo 10

Sucesos en el ministerio de Jesus
“EL HIJO PRODIGO”

“Entonces El dijo: “Un hombre tenia dos hijos, y el mds joven le dijo a
su padre, ‘Padre, dame la parte de la herencia que me corresponde’, y el padre procedio a
dividir la propiedad entre ellos. Después de unos pocos dias, el mas joven recogio6 todas sus
pertenencias y partié hacia un pais lejano donde derroché toda su herencia viviendo de una
manera disoluta. Cuando hubo gastado libremente todo, sobrevino en aquella regioén una
hambruna, y este hombre se encontrd ante una severa necesidad. Asi que él solicito trabajo a
uno de los ciudadanos locales que lo envi6 a su granja a cuidar puercos. El desed comer de
las vainas con que se alimentaba a los cerdos, pero nadie le ofreci6 alguna cosa. Cavilando
en su situacion, el penso, ‘Cuantos de los operarios de mi padre tienen mds que lo necesario
para comer mientras que yo estoy muriéndome de hambre; me levantaré e iré a la casa de mi
padre y le diré “Padre he pecado contra el cielo y contra ti. Ya no merezco ser llamado hijo
tuyo, tratame como si fuera uno de tus servidores”. Luego, se puso de pie y se encamino de
regreso a la casa de su padre. Cuando aun estaba lejos, su padre lo diviso y se llen6 de
compasion. Corrio hacia él lo abrazo y lo llend de besos. El joven le dijo, “Padre, he pecado
contra el cielo y contra ti; ya no merezco ser llamado hijo tuyo”. Pero el padre ordeno a sus
sirvientes, ‘Rapido, traigan el manto mds fino y vistanlo, ponganle un anillo en sus dedos y
sandalias en sus pies. Tomen al becerro mas cebado y méatenlo. Entonces preparemos una
fiesta, porque este hijo mio estaba muerto, y ha vuelto a la vida; estaba perdido y ha sido
hallado’. Entonces la celebracion comenzo...”. (Lucas, 15, 11-24)

Aqui nos encontramos con un hombre joven quien tiene una enorme inversion
emocional por pasarla bien. El habia estado ahorrando su dinero y ahora tiene su parte de la
herencia que habia exigido. Su impulso en sus centros de felicidad, gira alrededor de placer,
afecto y estima. Asi que junta sus propiedades y se prepara para la buena vida. Mientras esta
lejos en lo suyo, su programa emocional por el placer no funciona tan bien como lo esperaba.
En medio de su disfrute de esa ‘gran-vida’, sobreviene una gran hambruna; €l pierde toda su
fortuna, sus ‘amigos’ lo abandonan y no tiene nada que comer. Lleno de desesperacion, toma
el trabajo de pastor en una porqueriza. En la cultura local, ésta era la manera mas baja de
ganarse la vida. En este punto, él recuerda cuén bien alimentados estdn todos en su casa,
incluyendo aquellos sirvientes que son contratados. Notese que los motivos para regresar a
casa no son los mejores. Su principal razén es que su programa de felicidad basada en el
placer, ya no es viable.

Esta pardbola comunica el hecho de que nosotros estamos relacionados con un
Dios quien esta infinitamente preocupado. El padre del hijo prodigo estaba esperando durante
afios que su hijo despertara y comprendiera que la felicidad no puede ser encontrada en la
busqueda del placer. Cuando él ve a su hijo aproximarse a la casa, queda profundamente
conmovido. De hecho, €l queda tan afectado ante la vista de su harapiento hijo en el camino a
casa que olvida la deshonrosa manera con que su hijo lo habia tratado cuando parti6é con su

27



parte de la herencia. El se apresura a encontrarse con aquel, y no le escatima en toda clase de
bienvenidas.

Esta parabola esta dirigida a aquellas personas quienes viven una vida que el
publico califica como de ‘mala reputacién’. La mayor parte de los pecadores a un nivel
profundo, son inseguros, solitarios, y usualmente actuando fuera del dafio hecho a ellos en su
vida temprana. Su actual conducta no es tanto por el abrumador trauma emocional infligido a
ellos por los adultos a una edad en que no podian enfrentarlo. La Unica preocupacion de
este padre es rehabilitar a su hijo. La esperanza del hijo es quedar en posicién de servidor
contratado, de tal suerte que pueda conseguir suficiente alimento. Este es el grado de
confianza en su padre. La clase de recepcion que recibié debid de causarle un shock. El
abruptamente cay0 en cuenta de que nunca habia entendido a su padre o su grado de amor
hacia él mismo; nunca penetré en la preocupacion de su padre y en la profundidad de su
perdon.

Esta parabola esta dirigida a los corazones de la gente que ha perdido la
esperanza y cuya desesperacion estd expresada en la constante repeticion de estilos de vida
que no pueden proporcionar felicidad. Todavia ellos estan entrampados en estos Ultimos
porgue no conocen la felicidad encontrada en la amistad de Dios que los sacaria del
circulo vicioso de. Deseo, gratificacion y frustracion—el ciclo sin final de anhelo y
frustracién. El padre estaba listo para perdonar y olvidar todo en medio de su regocijo por
encontrar al hijo que habia perdido. Yéndose a un lejano pais en blsqueda de felicidad era
una tragedia porque la verdadera seguridad, independencia y afecto, todas, estaban presentes
en la casa de su padre y el hijo prddigo no lo sabia.

Los pecadores que estaban escuchando a Jesus, estaban siendo invitados al
mismo perdon ilimitado. No hay mérito tal que nos lleve dentro de la amistad del Padre,
solamente consintiendo en su infinita bondad y preocupacién.

¢Qué haremos después de haber retornado a casa, después de que hemos
escogido de nuevo vivir bajo la contemplacion de la infinita ternura de Dios en vez de
escondernos de ella? ;Qué haremos con los sentimientos de avaricia, orgullo, vanagloria,
celos, envidia, lujuria, deseos de manipular a otras personas, o en corto, con todo el mundo
de egoismo que no pertenece a la casa del padre?

Este retorno a la casa del padre, no es un retorno al cielo; es tan sélo un
retorno a la correcta orientacion de nuestras vidas con todo el dafio que traemos con nosotros
de nuestra nifiez. Una vez que hemos escogido la orientacion de vivir en la casa del
padre, el simbolo de la presencia de Dios, Jesus se nos une, dondequiera que estemos.
Los actos de egoismo, la mirada hacia atrads, las tendencias regresivas hacia anteriores
estados emocionales son todo eso que nosotros compartimos con Cristo y €l con nosotros. El
se identifica con nuestra historia personal en cada detalle. En vez de pensar que estamos
alienados de Dios, cuando las emociones aflictivas emergen, comprendemos que son
combustible para el divino amor. Podemos entonces darles la bienvenida sin identificarnos
con ellas porque las vemos como heridas que Dios esta tratando de sanar.

En esta historia, nada se ha dicho de la madre del hijo. El padre parece ser un
progenitor s6lo, ambos, padre y madre para sus hijos. Quizas la ausencia de la madre era uno
de los problemas bésicos del joven desde que comenzé a abrirse paso en la vida. Nuestra
madre es nuestra primera ventana hacia Dios, y si esta ventana esti ausente debido a

28



incomprensiones, ausencia fisica, o inadecuados padres, esa ventana es dificil de abrir méas
tarde en la vida. La vocacion de una madre debe ser una de las mas grandes vocaciones que
existan. Comenzar bien en la vida resolveria un enorme nimero de problemas.

_00_

29



Capitulo 11

Sucesos en el ministerio de Jesus
“EL DIOS OCULTO”

“Pasados unos ocho dias después que dijo esto, tomo consigo a Pedro,
santiago y Juan y subié a la montafia para orar. Mientras oraba, su rostro cambi6 de
apariencia y sus vestiduras quedaron deslumbrantemente blancas. Y contemplaba a dos
hombres que estaban conversando con El, Moisés y Elias, quienes aparecieron en gloria y
hablaban de su éxodo que €l habia acometido en Jerusalén. Pedro y compafieros habian sido
vencidos por el suefio, pero despertando completamente, presenciaron Su gloria y a los dos
personajes estando con El. Cuando ellos estaban por retirarse, Pedro le dijo a
Jesus, ’Maestro, es bueno que estemos aqui, hagamos tres tiendas, una para ti, otra para
Moisés y otra para Elias’; pero él no sabia lo que estaba diciendo. Mientras hablaba, una
nube los cubrié haciendo sombra sobre de ellos, y quedaron llenos de miedo cuando
entraron en la nube. Entonces, de la nube salio una voz que dijo, “Este es mi hijo elegido,
escuchenlo”. Después de que la voz termino de hablar, Jesus se encontro a solas. Y ellos se

callaron y no dijeron a nadie en ese momento lo que habia presenciado. ...”" (Lucas, 9,
28-36)

Este texto ha siempre ejercido un gran atractivo para contemplativos, tanto del
este como del oeste. Nétense las palabras clave que se aplican a la oracién contemplativa.
‘Escucha’ es la palabra clave de la oracion contemplativa. Es un medio para progresar o un
trampolin dentro del nivel espiritual de nuestro ser. Notese también que ‘una nube los
cubrio’. La nube es una imagen favorita de la presencia de Dios mas alld de todo concepto.
Los apostoles ‘se despertaron y estaban iluminados. Hay también la palabra ‘suefio’, un no
infrecuente compafiero de los contemplativos durante la oracion.

Jesus el Hijo de Dios, se vacié de si mismo a fin de entrar en la familia
humana. La deslumbrante gloria que emand de cada poro de su cuerpo Yy transfigurd sus
vestiduras esta saliendo de un poder que siempre estuvo presente en El, pero normalmente
bien escondido. Esta es una de las contadas ocasiones en que permitié a su gloria ordinaria
surgir y manifestarse a si misma. Si Moisés tuvo que cubrirse el rostro después de haber
conversado con Dios, ¢qué no tuvo que haber hecho el Hijo de Dios para no aterrorizar a la
gente? EIl vaciamiento de JesUs es el dejar-ir a sus divinas prerrogativas a tal grado como si
éstas pudieran manifestarse en un ser humano. Este evento es uno de los grandes misterios de
fe comparables a Navidad, Epifania, Semana Santa y Pentecostés.

Fijense en los tres discipulos que El trajo consigo a la montafia. Uno podria
inclinarse a decir, ‘Qué suertudos’. Ellos, supongo, fueron dignos de ir. Pero, echemos una
mirada a sus curriculos; Pedro aspiraba a ser ‘el brazo derecho’ del Mesias. El obtuvo lo que
quiso pero no hasta que hubo atravesado por el desgarramiento de la humillacion. Al igual
que Santiago y Juan, estaban a un paso de ser considerados terroristas. Ellos quisieron bajar
fuego del cielo y destruir las ciudades samaritanas que fueron hostiles, el equivalente de
soltar una bomba atomica en aquellas.

30



Asi que no te excluyas de esta invitacion. En las personas de los discipulos
con su larga lista de fallas humanas, cada uno es invitado a la montafia sagrada. Todo el
mundo esta invitado a la experiencia de la transfiguracion, a entrar a la nube, a escuchar la
voz de Dios, a compartir el silencio que se abatio sobre de ellos, y a temblar con su miedo.
Su miedo no era la emocién del miedo que nos aparta de Dios o nos advierte de emprender la
huida, sino mas bien la pavorosa fascinacion del misterio que atrae a uno irresistiblemente
dentro de la nube y que desea tocar y saborear el misterio que esta escondido en la oscuridad.
La oracion contemplativa accede a Dios en una oscuridad que esta luminosa y
vivificante; no es un espacio en blanco, un trance o suefio profundo.

Si la divinidad de Cristo estd escondida en Jesus de tal manera que nadie la
vio excepto en ocasion de la Transfiguracion, ¢Cuanto mas estard escondida pero
verdaderamente presente en aquellos que participan de la vida de Cristo a través de la fe?

La gracia de la transfiguracion es el resplandor de la presencia oculta de
Cristo en nosotros. Veamos como trabaja esto en nuestra experiencia; nosotros también
estamos entrando a la nube. Estamos igualmente atendiendo a Jesus en el mandamiento del
Padre. Pedro quiso permanecer alla por ser algo bueno. “Permanezcamos aqui...”, dijo él, y
construyamos una tienda para Moisés, para Elias y para Jesus. La hospitalidad de Pedro,
sobradamente excedia a su autoridad; él no poseia la montafia. Sus palabras expresan el
deseo de continuar disfrutando el gozo de ese momento. Cuando la oracion contemplativa es
gozosa, apaciguadora, significativa, radiante, el falso-yo se identifica rapidamente con esta
encantadora situacion, y quiere que continde permanentemente. EIl punto a tener presente es
que la divina energia esta tan presente (como lo estuvo en la vida ordinaria de Jesus)
cuando no es percibida. Cuando la bondad divina se desborda o irradia por unos cuantos
momentos, horas o dias, esto no significa que la consolacién es todo lo que hay en la
contemplacion. Lo que sentimos es nuestra propia interpretacion, no la esencia del misterio.

Asi como los apdstoles estaban siempre en la presencia de JesUs cuando
viajaban a Galilea, nosotros también estamos ante esa presencia. Pero la percepcion de Su
presencia esta reservada para momentos especiales. Contemplativos juiciosos de todos los
tiempos han identificado a la Transfiguraciéon como uno de estos. Nosotros participamos en
la Transfiguracion por la experiencia de la consolacion espiritual. Pero no debemos dejar
al falso-yo tratar de ‘colgarse’ de este exuberante don indebidamente. Habiéndolo apreciado
y disfrutado, debemos permitir a los profetas regresarse a donde vinieron, a Jesus bajar de la
montafia, y a nosotros mismos retornar a los mondtonos eventos de cada dia y a nuestro
acostumbrado estado de oracion que segun todo estandar, generalmente es un embrollo. El
embrollo efectivamente esconde la divina presencia tal como la sagrada humanidad de
Jesus—su cuerpo, sus pies polvorientos, y desalifiada barba—esconde su divinidad. Jesus no
era un premio para contemplar durante su ministerio y especialmente, no durante su pasion y
muerte. Similarmente la vida diaria es Jesus escondido en nuestros altibajos, bajo la
apariencia de las cosas no deseadas, la descarga del inconsciente, y las convulsiones del
orgullo y la lujuria. La accién divina esta siempre presente, pero nuestras facultades solo la
perciben cuando la gracia de la Transfiguracion nos ha sido infundida. Deberiamos pensar en
la oracion primariamente, como nuestra participacion en la pasion y muerte de Jesucristo. La
resurreccion no viene primero; viene después de que hemos participado de su pasion;
demasiado tarde para hacer de la travesia espiritual un viaje facil, pero justo a tiempo desde
el punto de vista de humillar el increible orgullo de la especie humana.

31



Una vez que nos hemos comprometido a la travesia, tenemos que despojarnos
de nuestras expectativas y esquemas mentales y permitirle a Dios ser Dios en nosotros. Nos
conectamos dentro de la divina energia por consentimiento, no por sentimiento o por
experiencia. Esta energia estd completamente disponible en todo momento con una
condicion: el consentimiento de la fe. Fuera de esa fe, viene el poder de rendirnos al
trabajo de transformacién. La gracia de la Resurreccién, se manifiesta en nosotros por los
frutos del Espiritu, no es consolacion, es la fortaleza que viene de estar enraizado en Cristo
por la fe més alla de sentimientos, conceptos o cualquier experiencia, aun la espiritual.

_00_

32



Capitulo 12

Sucesos en el ministerio de JesUs
“LA MUJER PENITENTE”

“Un fariseo lo invito a cenar con él, y entro a la casa del fariseo y se
reclind en la mesa. A esa hora habia una mujer pecadora en la ciudad, la cual se enteré de
que El estaba a la mesa en la casa de ese fariseo. Trayendo un frasco de alabastro con
uncion, permanecio detras de El a sus pies sollozando y comenzé a bafiar sus pies con sus
lagrimas. Entonces ella le enjugaba los pies con su cabello, besandolos y ungiéndolos con el
aceite. Cuando el fariseo que lo invito vio aquello, se dijo a si mismo, ‘Si este hombre fuera
un profeta, sabria quién y qué clase de mujer es ésta que lo esta tocando, que es una
pecadora’. Jesus le respondio, “Simon, tengo algo que decirte”, él contesto, ;jDime
Maestro? Y Jesus le dijo, “Dos personas debian un dinero a un acreedor; una le debia el
equivalente al salario de cinco dias de labor; la otra, cincuenta. Puesto que ambos no
podian devolver el importe recibido, el acreedor se lo condond a ambos. ¢Cuél de ellos lo
amard mas?” Simon dijo en respuesta, ‘Supongo que aquel que adeudaba mds’. Jesus le
dijo, “Has juzgado rectamente”. Entonces El volteé hacia la mujer y dijo a Simén, “;Ves a
esta mujer? Cuando Yo entré a tu casa, no me ofreciste agua para lavar mis pies, pero ella
los ha enjugado con sus lagrimas y secado con su cabello. Ti no me besaste al llegar, en
cambio ella, no ha dejado de besar mis pies desde que entré; ti no ungiste mi cabeza con
oleo, pero ella ha ungido mis pies con el éleo. Asi que Yo te digo, sus muchos pecados le han
sido perdonados; por consiguiente ella ha demostrado gran amor. Pero aquel a quien le es
perdonado poco, ama poco”. Entonces le dijo a ella, “Tus pecados te son perdonados”. Los
otros en la mesa se decian a si mismos, ‘;Quién es Este que hasta los pecados perdona?
Pero El le dijo a la mujer, “Tu fe te ha salvado, vete en paz.” (Lucas,7, 36-50.)

Esta impresionante historia es una de las mas importantes junto con la
Pardbola del Hijo Prdédigo, la Mujer sorprendida en Adulterio, la Moneda Extraviada, La
Oveja Perdida y EI Buen Ladrén. Tratemos de entender el preciso punto que Jesus esta
sefialando en este episodio.

Al parecer El ha aceptado una invitacion a una comida formal en casa de un
fariseo. Mientras que cada uno estaba reclinado, como era la costumbre de la época, e
ingiriendo la deliciosa comida, una visita inesperada aparece de pronto. Una mujer de mala
reputacién entra y permanece detras de Jesus, puesto que el estaba reclinado. Ella comienza a
sollozar. Sometida por un impulso, ella riega lagrimas sobre Sus pies, y las seca con su
cabello. A continuacién ella toma un frasco de perfume y vierte su oloroso contenido sobre
los pies del Maestro.

Es importante recalcar que un invitado importante en esos dias, siempre
recibia agua para lavar sus pies, un beso de bienvenida en la mejilla y 6leo perfumado para su
cabeza. El fariseo no habia ofrecido ninguna de estas atenciones. De hecho, él habia
insultado a Jesus. Aparentemente la mujer no estaba enterada de esta carencia de elemental
cortesia y seguia unicamente los impulsos del Espiritu.

33



En cualquier caso, la mujer estaba actuando de una manera que era
considerada, bajo cualquier norma, una locura. El bochorno que ella le causo al fariseo, debi6
ser considerable. Supongamos que durante una celebracion eucaristica, cuando nos estamos
preparando para el ofertorio en la sagrada liturgia, un bien conocido ‘stripper’ (desnudista)
aparece ataviado en taparrabos Supongamos que €l estalla en sollozos, recargado en el centro
y postrado delante del altar con su nariz en el piso. Cada uno sentiria que el ofertorio no era
el momento apropiado para tal conducta.

Este texto tiene un escenario similar. El fariseo consideraba que la conducta
de la mujer era inapropiada para un banquete, asi que no debe sorprender que tuviera un
pensamiento negativo. Jesus, leyendo su mente y enfatizando que éste no le habia brindado
alguna cortesia, fue movido por el Espiritu para extenderse a aquel hombre. Jesus,
normalmente tenia una agenda oculta. El no es rapido para juzgar la conducta externa de
los deméas. Al mismo tiempo, El ‘se extiende’ de una manera sutil a aquellos que son
opresivos u obedientes de la ley, y los invita a entrar en si mismos y percibir su propia
maldad. La motivacion es la principal preocupacion de Jesus--¢porqué se hace alguna
cosa? Mas que ¢Qué es lo que se hizo?

En esta escena, Jesus compara la conducta del fariseo con la conducta de la
mujer. La base para la comparacion es la ordinaria cortesia que debe esperarse para un
invitado. El puntualiza que el fariseo no le brindé el agua para lavar sus pies, mientras que la
mujer lo esta lavando con sus lagrimas; Jests continda, “Tu no ungiste mi frente con esencias
y ella esta ungiendo mis pies con perfume; ti no me ofreciste el beso de bienvenida en tanto
que ella esta besando mis pies”, y El concluye, “Debido a su gran amor, sus pecados le han
sido perdonados”. Parafraseandolo, “Basado en la evidencia de su amor, sus pecados le
tienen que haber sido perdonados; basado en la evidencia de tu conducta, la cual fue no haber
mostrado amor para nada, tu tienes que permanecer aln en tus pecados”.

El fariseo no se ha dado cuenta ain de que debe ser perdonado. Dado que él
no se encomienda a si mismo a la Divina Misericordia, no tiene la experiencia de haber sido
perdonado. Esta es la Unica experiencia que capacita a uno para mostrar gran gratitud y amor.
De aqui que, para el asombro de todos, la persona espontaneamente rechazada por la
gente, emerge como la heroina, mientras que el respetable fariseo, manifestando actitudes
sociales propias de su tiempo, es implicitamente acusado de ser un pecador.

La primera parte de la parébola, nos advierte de no juzgar a nadie por la sola
apariencia. Quizas ello levante una sutil cuestion para las congregaciones quienes
escuchan este texto proclamado: “;Y qué estan ustedes haciendo mis queridos
cristianos para demostrar amor? Aquellos a quienes les ha sido perdonado mucho, lo
manifiestan por la clase amor que muestran.

Jesus, finalmente se vuelve hacia la mujer y le dice, “Tus pecados te son
perdonados”. Esta declaracion inquieta a las personas de la mesa, y se comentan unos a otros,
“;Quién se cree que es perdonando los pecados?”.

Su comentario obviamente es una forma de desaprobacion, una manera de
evitar entrar en si mismos y evaluar de qué situacion provienen. Jesus le dice a la mujer, “Tu
fe te ha salvado”; su corazén ha sido cambiado. Toma tiempo para una conducta apropiada
ponerse al corriente con su nueva motivacion. Conducta apropiada sin la correcta motivacion,
es farisaismo, la ocupacion dafiina de personas religiosas; Jesus frecuentemente previene

34



contra ello. El constantemente destaca las pretensiones de personas religiosas quienes estan
actuando por auto-centradas intenciones. A El no le importa quiénes somos ni de donde
venimos. Lo unico que le interesa es la buena voluntad.

“Tu fe te ha salvado”, Jests dijo. ;Fe en qué? Fe en la divina bondad que esta
lista para perdonar todo y a cada uno. Fe en la infinita misericordia de Dios, la cual no se
relaciona con numeros, puesto que es infinita, sino més bien con la gratitud y la auto-
renuncia. Encomendandose a si misma al divino amor, ella recibié perdon completo y le fue
concedido probar su gratitud hasta el grado de su cortesia. Por supuesto fue exagerado; tuvo
que ser. Lo convencional no puede proveer los simbolos para expresar gratitud, la cual es tan
profunda o extensa. Tal amor tiene que burlarse de si mismo. Ella no parece haber estado un
poco consciente de estar en el lugar inapropiado o que fuera inapropiado prodigar tan
extraordinaria cortesia. Esto es lo que impresiond tanto a Jesus.

El fondo de la segunda parte de la historia es una exhortacion para
encomendarnos a la infinita Misericordia Divina, ya sea que el nimero de nuestros pecados
sea mucho o poco. El problema del fariseo fue que €l no estaba consciente de que necesitara
ser perdonado. El estaba llevando una vida respetable y estaba cumpliendo con la ley.Pero
debido a que no estaba consciente de la necesidad de perddn, no pudo abandonarse a la
misericordia de Dios y ser perdonado. Por consiguiente, él no pudo mostrar el grado de amor
y gratitud que la mujer penitente ensefid. Jesus lo invita a entrar en introspeccién y
preguntarse de qué situacion estd viniendo. Aquellos que no estdn conscientes de su
necesidad de perddn, estdn en una dura situacion. Eso no significa que uno tiene que ser
un gran pecador, como Jesus destaca en la Pardbola, ni de los deudores que tienen una
cantidad por pagar. Aln si nuestros pecados son pocos, no tenemos forma de pagar nuestra
deuda. Entonces, los nimeros no son importantes. Lo que hace la diferencia es el grado en
gue nos abandonamos a la misericordia de Dios.

Realmente, el pecado personal no es el problema en primer lugar. Es el ‘falso-
yo’ con su orientacion a preferirnos a nosotros mismos respecto de los demas y de Dios.
Fuera de esa insana raiz viene la fruta podrida que el ‘falso-yo’ produce. Ya sea que el mal
arbol produzca muchas manzanas o s6lo unas cuantas, todo el fruto no es comestible. Asi,
tenemos que encomendar todo el arbol, raiz y ramas, a la misericordia de Dios, quien sélo
puede sanar la radical distorsién de la condicion humana; esto es precisamente la
conversion. No es un remedio tipo ‘curita’ (bandita) para la vida. Es el radical dejar-ir a
nuestros programas para la auto-centrada felicidad bajo la forma de seguridad personal o
colectiva, poder y control sobre los demas, un ilimitado placer, afecto y estima. Esta es la
afeccion. Esta es la raiz del arbol enfermo. Para sanar la enfermedad, se requiere una
conversion tan profunda como la manifestada por la mujer penitente. Penitencia es la
disposicion que estd lista para vencer la orientacion del falso-yo y de la blsqueda de la
felicidad basada en programas auto-centrados que atropellan los derechos y necesidades de
los otros cuando ellos se atraviesan en nuestro camino.

“Tu fe te ha salvado”. Fe significa confiar en la infinita misericordia de
Dios manifestada en el trabajo redentor de Jesus; esto es lo que salvd a la mujer
arrepentida y puede salvarnos a cada uno de nosotros.

_00_

35



Capitulo 13

Sucesos en el ministerio de Jesus
“EL GRAN MANDAMIENTO”

“Uno de los escribas que les habia oido se acerco, y viendo qué bien
les habia contestado, le pregunto, ‘;Cudl es el primero de todos los mandamientos?’ Jesus le
respondio, “El primero es éste: ‘jEscucha, Oh Israel, El Serior nuestro Dios es uno solo!
Amarés al Sefior tu Dios con todo tu corazén, con toda tu alma, con toda tu mente y con
todas tus fuerzas’; el segundo es éste: ’Amards a tu projimo como a ti mismo’. No hay otros
mandamientos mas grandes que estos”. El escriba le dijo, 'Bien dicho Maestro, tu tienes
razén al decir que El es Uno y no hay otro mds que EL Y ‘amarlo con todo el corazén, con
todo tu entendimiento, con todas tus fuerzas, y amar a tu préjimo como a ti mismo es mas
importante que todas las ofrendas y sacrificios’. Y cuando Jesus vio que él habia contestado

con sensatez le dijo, “Tu no estas lejos del Reino de Dios”; y nadie se atrevio a hacerle mds
preguntas’”. (Marcos 12, 28-34)

¢Como podremos tal vez amar al Sefior con todo nuestro corazén, alma, mente
y fuerzas a no ser que el falso-yo haya sido significativamente desmantelado? Si nuestra
fortaleza esta dividida entre toda clase de deseos, este mandamiento resulta imposible. En
cualquier caso, no es algo que nosotros comenzamos a observar desde el primer dia de
nuestra conversion. Ello presupone un proceso de liberacion del egoismo. Para ser mas
especificos, no podemos ejercitar el amor de Dios emocionalmente, mentalmente y
espiritualmente, como ordena este mandamiento, mientras estemos bajo la influencia de los
programas emocionales para la felicidad. Por ejemplo, en el primer peldafio de la conciencia
humana, sentirse seguro es la preocupacién fundamental. En el primer afio de vida, la
conciencia esta mayormente enfocada a la siempre recurrente ronda de deseos y
gratificaciones alrededor del alimento, bebida, refugio, y concretos signos de afecto.

A medida que avanzamos del primer afio al tercero, el placer, el afecto y la
estima, asi como el control, llegan a ser objetos primarios del deseo. Del cuarto al séptimo, la
aceptacion por la familia y los otros nifios es lo primordial en nuestro sistema de valores.

A medida que evolucionamos hacia el nivel racional con su capacidad para
rebasar los programas infantiles para la felicidad, la razon tiende a ser dominada por los
programas ya en su sitio. La Palabra de Dios tiene que caer en nuestros corazones tocandonos
con la determinacion de desmantelar los programas emocionales para la felicidad, sobre-
identificacion con nuestro grupo y el falso-yo que fue construido durante nuestra nifiez
temprana. Dios, gentilmente viene en nuestro auxilio, comienza a mostrarnos el egoismo
basico de cada uno de esos programas y nos invita a reconocerlos y a entregarselos a El.
Todas las emociones aflictivas estan enraizadas en nuestro falso-yo, y todas ellas
comienzan a desaparecer una vez que los valores del Evangelio que nos conducen a la
verdadera felicidad, estan firmemente establecidos.

Lo que Jesus le esta diciendo a este joven escriba es que este abstracto
entendimiento del primer mandamiento del Viejo Testamento “estda OK” y que si €l persiste
por ese camino, los valores del sistema del falso-yo son gradualmente liberados de su

36



fascinacion por el placer, el poder y la seguridad: Uno entonces se situa dentro de la
conciencia sobre la presencia interior de Dios. Con ese situarse, viene la capacidad de amar a
Dios con toda nuestra mente, corazén, alma y fuerzas. Accediendo al misterio de la
presencia interior de Dios, somos capaces de percibir la presencia de Dios en los otros.
La presencia de Dios en nosotros, reconoce la presencia de Dios en cada uno. Entonces
es posible amarlos como a nosotros mismos.

El segundo precepto fluye automaticamente del primero. Si verdaderamente
amamos a Dios, podemos amar a nuestro préjimo como amamos a nuestro verdadero-yo que
hemos hallado a través del proceso de liberacion. Toda la salida de la tirania de Egipto hacia
la tierra prometida en el Libro del Exodo es una parabola de la salida de la tirania del falso-
yo a través del desierto de purificacion dentro de la tierra prometida de la libertad
interior.

Hay una intrigante segunda seccion en este texto. Aunque Jesus aprobd el
primer mandamiento y su corolario, amar al préjimo como a uno mismo, y se congratulé con
el joven escriba por su comprension, El también dijo, “Ta no estas lejos del Reino de los
Cielos”; en otras palabras, el Reino de Dios requiere algo mas que amar a los otros como a
uno mismo. Para amar a nuestros semejantes desde la perspectiva del verdadero-yo, como
poseyendo la imagen de Dios, es una buena comprension, pero ain no es la plenitud del
Reino de Dios de acuerdo con Jesus. Un nuevo mandamiento caracteriza la fe cristiana, la
cual lleva aparejada la comprension del escriba un peldafio arriba: es amar al otro como
Jesus nos ha amado. Esto es mucho més dificil. Esto es amar a otros en su individualidad,
singularidad, rasgos de personalidad, predisposiciones temperamentales, historia personal, y
en cosas que ‘nos pegan a la pared; a amar a nuestros semejantes, en otras palabras,
justamente como son, con su ‘lista del mercado’ de faltas, inaguantables héabitos, demandas
irrazonables, e imposibles peculiaridades. EI nuevo mandamiento es aceptar a los demas
incondicionalmente; digamos, sin el menor deseo de cambiarlos. Amarlos en su
individualidad, es la manera en que Jests nos ha amado a nosotros. El nos da el espacio en el
cual cambiar y el tiempo para confrontar los obstaculos que nos impiden posteriores cambios.

Hay en realidad dos enfoques. Uno es deliberadamente desmantelar los
programas emocionales para la felicidad, tal como los vemos funcionando en nuestras vidas.
Una ulterior practica y uno que necesita ser aplicado al mismo tiempo es el precepto positivo
del amor incondicional. Esta es la ascesis que JesUs por si mismo sugiere como la mejor
manera de desmantelar el falso-yo. Es mostrar amor infatigable comenzando con las personas
con las que vivimos, y aquellos que dependen de nosotros de una manera u otra. Jesus
extendio esta ascesis al insulto personal, injuria, persecucion, y aun a la muerte en si. Este es
el mandamiento que manifiesta si estamos 0 no completamente en el Reino. Estar en el
Reino significa estar a la disposicion de la divina presencia y su accién, y continuar la
revelacion de Cristo en el mundo por como vivimos. Esta es la perspectiva que fue omitida
en el joven escriba; es la perspectiva que Jesus dio a sus discipulos como su deseo final y
testamento. Ejercitando el amor incondicional, el desmantelamiento del falso-yo tiene
lugar. Este es el amor que San Agustin 1lamo “soportar lo insoportable”. Esta es la practica
cristiana madura que nadie debe posponer. Mostrando amor tolerante, no importa quée
suceda, nosotros imitamos y traspasamos la misericordia que Cristo ha mostrado por
nosotros.

37



_00_

38



Capitulo 14

Sucesos en el ministerio de Jesus
“NUESTRA SENORA DE LOS DOLORES”

“Estando cerca de la cruz de Jesus donde su Madre y la hermana de su
Madre, Maria la esposa de Cleofas y Maria de Magdala. Cuando Jesus vio a su Madre y al
discipulo que El amaba, le dijo a su Madre; “Mujer, he ahi a tu hijo”’; entonces le dijo a su
discipulo, "He ahi a tu madre”. Desde entonces, el discipulo la llevé a su casa.”. (Juan 19,
25-27).

Los incidentes en el Evangelio de Juan tienen un significado més all4 de los
eventos que son descritos literalmente. Es asi que las palabras que Jesus pronuncié en la cruz
tienen un significado méas alld de su obvia preocupacion sobre quién cuidaria a su madre
después de su muerte. La tradicion cristiana ha desarrollado la idea de la Madre de Jesus
como ‘la nueva Eva’, su acompafiante en el monumental trabajo de la redencion y de la
apertura de la conciencia humana al desarrollo ilimitado. Maria tiene una cercana relacion
con nuestro propio crecimiento interno hacia el pleno conocimiento de la Realidad Suprema.
Ella es la madre de la nueva humanidad, la nueva creacion a la cual el Evangelio nos
invita a unirnos y dentro de la cual el sacrificio de JesUs nos inicia. Maria tiene un
especial significado para los contemplativos, quienes estan deliberadamente buscando entrar
dentro de esta toma de conciencia.

El Espiritu de Dios nos penetra de alguna manera como el alma humana
penetra cada célula en el cuerpo. En virtud del bautismo y el regalo de la fe, el programa del
cuerpo de Cristo es codificado dentro de cada uno de nosotros. Nuestras facultades intuitivas
estan liberadas de las limitaciones de los sentidos y la razén no por rechazarlos, sino yendo
mas alla de ellos y abriéndose a un nivel intuitivo de conciencia. Las etapas de la oracion
contemplativa son niveles de asimilacion de la naciente vida de Cristo. Nosotros ponemos
nuestra vida humana, singularidad y talentos dentro del proyecto trascendente de la
manifestacion de Dios y la transformacion del mundo presente dentro de la nueva
creacion. La intima relacion de Maria con Cristo, su disposicién a la auto-renuncia, su
receptividad alerta, y su presteza en responder a los deseos del Espiritu, son las grandes
virtudes contemplativas.

Estando al lado de la cruz, Ella particip6 de la inauguracion de la ‘nueva
creacion’. Los apostoles fueron anulados en enfrentar la crucifixion de Cristo. Solo Juan
permanecio, aunque si bien, a una buena distancia; todos los demas, dejaron la escena y se
evadieron. Los humanos puntales de su fe desaparecieron cuando Jesus no fue vitoreado mas
por las multitudes. Cuando fue rechazado por los sacerdotes y autoridades civiles, los
apostoles quedaron devastados. Su fe era dependiente de apoyos humanos. Cuando estos se
fueron, ellos se fueron.

Maria, sin embargo, permanecio al lado de la cruz. Su fe no se extinguio. Los
apostoles vieron a Jesus como el Mesias, pero no fueron claros acerca de su divinidad. Maria
fue tan clara como el cristal respecto a esto Ultimo. Si ellos presenciaron la destruccion de
Cristo como el fin de todo, ¢qué debid de haber sentido Ella cuando consideraba a Jesus no

39



solamente el Mesias sino Dios mismo? La Palabra Eterna es la persona a quien Ella conocid
como su Hijo. Para Ella, Dios estaba muriendo, por asi decirlo. La muerte de Dios nunca fue
tan conmovedora para la experiencia humana como para Ella. Esta es la espada que atraveso
su corazon. Ella estaba afligida no tan sélo por su Hijo y por el Mesias; Ella estaba
afligida por Dios. Sélo Ella percibio la profundidad del misterio de la cruz, de Dios
lanzandose hacia fuera, por decir, para la salvacién de la insensible e ingrata gente.

Maria es el paradigma de aquellos que estdn manifestando a Cristo en sus
vidas personales. Su compasion estaba enraizada en la clase de amor que Dios tiene por
nosotros—un amor que es tierno, firme, y completamente abnegado. La conciencia de Dios
es el fruto de la pasion de Cristo, su muerte, resurreccion y ascension. En la ascension, Jesus
entra con su humanidad en el corazén de toda la creacion donde EI mora por dondequiera y
en todo; visible solamente por los rayos-X de la fe que penetra a través de cada méscara
incluyendo las méas grandes de las penas. Dios esta reinando a pesar de las apariencias de lo
contrario. El Cristo celestial esta siempre presente, preparando el camino para el triunfo final
de Dios en el cual, como dice Pablo, “Dios sera todo en todo”. Esta es la fe que Maria tenia
cuando mird lo que quedd de la carne de su Hijo y aun lo vio reinando desde la cruz—el
triunfo de Dios oculto en el méas grande sufrimiento. Esto la convierte en nuestra compafiia y
apoyo en cada prueba concebible.

_oo_

40



Capitulo 15

Sucesos en el ministerio de Jesus
“CRISTO REY”

“La gente aguardaba y vigilaba; los gobernantes mientras tanto, se burlaban
de El diciendo, ‘Ha salvado a otros, dejémosle que se salve a si mismo si es el elegido, el
Mesias de Dios’. Auin los soldados se mofaban de El. Se le aproximaban para ofrecerle vino
y le gritaban, ‘Si eres el rey de los judios, sdlvate a ti mismo’. Arriba de El estaba un letrero
con la inscripcion que decia ‘Este es el rey de los judios.”

Ahora uno de los criminales que colgaba a su lado, increpaba a Jesus
diciendo, ‘;No eres tu el Mesias? Salvate a a ti mismo y salvanos a nosotros’. El otro, sin
embargo, lo reprendio diciendo, ‘;No tienes temor de Dios puesto que tu eres reo de la
misma condenacién? Y en verdad, nosotros hemos sido condenados justamente, dado que
esta sentencia que recibimos corresponde a nuestros crimenes, pero este hombre no ha
cometido delito alguno’. Entonces agrego, ‘Jesus, acuérdate de mi cuando estés en tu reino.
El le respondio, “En verdad te digo, hoy estards conmigo en el Paraiso”. (Lucas 23:35-43),

La crucifixion de Jests es el maximo trastoque de valores. Jesus en sus
parabolas ocasion6 una sacudida a los valores de la gente de su tiempo. El continda
ocasionandonos lo mismo cuando escuchamos el Evangelio hoy en dia. El crea terremotos
debajo de nuestros auto-suficientes preempacados sistemas de valores. Aqui vemos a Jesus
muriendo en la cruz, crucificado, rechazado, aniquilado, el trabajo de Su vida reducido a
cero. ¢En qué consiste este trastocamiento de valores? Consiste en el divino amor
manifestandose a si mismo en la promesa de Cristo al buen ladrén. Tan pronto como aquél se
abri6 al divino amor, el ladrén ceso6 de ser un ladron. Jesus instantaneamente lo aceptd como
miembro del Reino: “ Hoy estards conmigo en el Paraiso”.

Los fariseos y las autoridades romanas eran impenitentes. EI buen ladron, al
confesar su crimen, ascendioé al cielo. Este es el maximo trastocamiento de valores. Es la
confrontacién del amor divino y el orgullo humano.

El Evangelio de Juan percibe a Jesus reinando desde la cruz. El divino amor
estd triunfando sobre la aparente victoria de lo mundanal, la violencia y el pecado.
Cualquiera que acepte esa vision, esta reinando con Cristo en su Reino ahora mismo.
Parafraseando las palabras de Jesus al buen ladron, “Tu estaras en el Paraiso desde ahora, atin
en medio de tus sufrimientos”. De aqui que tan pronto como nosotros nos abrimos al
divino amor, nuestros pecados estan perdonados y olvidados. Nosotros somos
instantaneamente colocados, igual que el buen ladron, en el reinado del divino amor. De esta
manera, asi como el sistema de valores de este mundo es trastocado y crucificado el egoismo
en el cuerpo de Cristo, el divino amor es vertido sobre la familia humana y puesto a
disposicién de cada uno que lo permite.

El Reino de Cristo no es un reino de poder sino de compasion. El nos
invita a participar.

_OO_

41



Capitulo 16

Sucesos en el ministerio de Jesus
“LA CELEBRACION EN LA CASA DE MATEO”

“Cuando Jesus pasaba por ahi, vio a un hombre Illamado Mateo sentado en la mesa
de recaudacion de impuestos. El le dijo, “Sigueme”; y él fue y lo siguié. Mientras que El
estaba en la mesa de su casa, muchos recaudadores de impuestos y pecadores vinieron y se
sentaron a la mesa con Jesus y sus discipulos. Los fariseos vieron esto y le dijeron a los
discipulos: ‘;Porqué vuestro maestro come con recaudadores de impuestos y
pecadores? ’él escucho esto y dijo, “Aquellos que estan sanos no necesitan de médico, sino
los enfermos. Vayan y aprendan el significado de estas palabras, ‘Misericordia quiero y no
sacrificios’; yo no he venido a llamar a los justos, sino a los pecadores.”  (Mateo 9; 9-13).

El Evangelio presenta varias respuestas a la venida del Reino de Dios en la persona
de Jesucristo. Este texto provee otra interesante respuesta. Jesus venia caminando cuando
vio a un hombre Ilamado Mateo, sentado en su mesa donde eran recaudados los impuestos.
La mayoria de esos recaudadores en aquellos dias, eran extorsionadores, y sin acusar al
eminente evangelista de haber sido un anterior ladrén, las probabilidades de que fuera uno
eran altas. Al menos, le gustaba manejar dinero; un problema para la vida espiritual de
cualquiera.

Mateo, habiendo sido invitado a ser un discipulo, inmediatamente fue y siguié a
JesUs. Notese la inversion de las expectativas sociales. Los escribas y fariseos estaban al
asecho y trataban de encontrar la manera de que Jesus cayera en contradicciones por sus
palabras. Mateo respondié inmediatamente al llamado, y parece ser que fue el Unico
discipulo que lo hizo. Los demas, pasaron algin tiempo con Jesus antes de que finalmente
hicieran su compromiso.

Mateo estaba tan contento con su conversidn que preparé un banguete en su casa e
invito a todos sus amigos de mala fama. Asi, leiamos, ‘muchos recaudadores de impuestos
y aquellos conocidos como pecadores, vinieron a unirse a Jesus y a sus discipulos en la
cena’. Esta es una extrafia compaiia para el Hijo de Dios, pero yo pienso mas bien que el
juicio depende de tu actitud y de qué situacion provienes. Por pecadores, probablemente se
refiera a hombres y mujeres prostitutas locales. Imaginate yendo a un restaurante de comida
rapida y encontrandote a Jests sentado al fondo, rodeado de prostitutas del lugar,
drogadictos, vagabundos y extorsionadores.

JesUs parecia sentirse a gusto en la casa de Mateo, mas aun que en la casa del
fariseo. Algunos de los fariseos observaban que JesUs y sus discipulos estaban dando un
espectaculo y comenzaron a protestar, ‘;Qué razones puede tener el Maestro para comer
con estos granujas y otros al margen de la ley?’

Jesus escuchoé estos comentarios e hizo esta declaracion, “No son los sanos quienes
necesitan al médico, sino los enfermos. Vayan y aprendan el significado de estas palabras:
‘iMisericordia quiero y no sacrificios”.

42



Sacrificios se refiere a las rituales oblaciones prescritas por la Ley, a través de las
cuales uno espera expiacion por los propios pecados. Pero es en misericordia en lo que
Dios esta mas interesado, de acuerdo con Jesus, y no en rituales. Eso no significa inferir
que los sagrados ritos no tengan valor en si, pero usarlos como medida para juzgar a otra
gente no es la forma correcta. Nunca sabemos cuando miramos a cierta gente, y nos
preguntamos como estén ellos ganandose la vida, si en unos pocos segundos ellos podrian
ser completamente cambiados.

Cuando Jests dijo, “Yo no he venido a llamar a los justos, sino a los pecadores”,
€s0 era una gran noticia. Esta declaracion advierte a quienes persiguen la jornada espiritual
de estar prevenidos contra los serios padecimientos que los afligen. La oracion
contemplativa es una clase de antibidtico contra estas enfermedades. Notese la fuerte
ironia en las palabras de Jestis, “Yo no he venido a llamar a los justos, sino a los
pecadores”. Cada uno sufre las enfermedades de la condiciéon humana (pecado original) y
es en consecuencia un pecador. Es precisamente materia de jerarquizacion. La gente que
piensa que no esta enferma, que se consideran a si mismos justificados o los mas grandes
regalos de Dios a la humanidad, son objetos de las declaraciones de Jests: “No son los
sanos quienes necesitan al médico, sino los enfermos. Parafraseando: “Si ti deseas
reconocer la enfermedad de tu falso-yo, Yo estoy a tu servicio”.

Esta yuxtaposicion de gente que sabe que son pecadores y aquellos que no lo saben,
aunque son justamente enfermos, ocurre en las pardbolas. Tomemos al hijo prédigo. Tan
pronto como el libertino viene a casa, es tratado como una celebracion, muy parecida a la
celebracidn a la cual asiste Jesus por Mateo. El sacramento de la reconciliacion no es sélo
la confesidn de los pecados, sino la celebracion de que estos han sido perdonados. Es la
misma clase de evento que el hijo prodigo celebrd y que Mateo esta celebrando en este
texto. La gente auto-justificada no puede entender cémo Dios puede celebrar el retorno de
los derrochadores, granujas y extorsionadores justamente porque parecen haber dado vuelta
a la hoja. La respetabilidad que tienden a endilgarnos cuando hemos llevado una
aceptable buena vida, esconde nuestra propia tendencia a preferirnos a nosotros
mismos a los derechos y necesidades de los demas.

Cuando el hijo prédigo llega a casa, hay una celebracion. Entonces escuchamos del
hijo obediente que siempre permanecia en casa. El resulta ser un mayor pecador que su
hermano. Lo juzga severamente y rechaza celebrar su recuperacion. El reclama
amargamente que su padre nunca le regal6 tan siquiera una cabra para celebrar con sus
amigos. Notese la envidia y celos que él manifiesta. Este hijo obediente, aunque en
apariencia bien portado, era aiin no-redimido.

Nosotros tambien como el hijo mayor, podemos preguntar porqué el hijo prodigo
fue recibido con los brazos abiertos y en celebracion. La respuesta es que, jlo necesitaba!l
No porgue lo mereciera. El hijo mayor no es capaz de entender la compasion de su padre,
quien obviamente representa a Dios. Nosotros hacemos esto mismo en nuestra travesia
espiritual. Si quedamos desconsolados por un rato, o si demasiada verdad sobre nosotros
mismos irrumpe demasiado rapido, retrocedemos en vez de zambullirnos dentro de la
infinita misericordia de Dios. Los notorios pecadores parecen estar en una mejor situacion.
Cuando estos ‘tocan fondo’ ¢donde mas pueden estar sino es dentro de la Misericordia
de Dios? Nosotros podriamos ir alli sin tener que ‘tocar fondo’ si reconocemos que
también somos pecadores en necesidad de sanacion.

43



Capitulo 17

De las ensefianzas de Jesus
“ESPERANDO A DIOS”

“Cifianse sus caderas y enciendan sus lamparas y sean como los sirvientes quienes
esperan el retorno de su Sefior de la boda, listos para abrir inmediatamente cuando él
viene y toca. Benditos sean aquellos sirvientes a quienes el amo encuentre vigilantes a su
arribo. Amén, yo les digo, los cefiira él mismo, los hara reclinar en una mesa y procedera a
servirlos. Y si viniera él en segunda o tercera guardia y los encuentra preparados de ese
modo, benditos sean aquellos sirvientes. Estén seguros de esto, si el amo de la casa
hubiera sabido la hora cuando el ladrén estaba viniendo, no habria dejado que su casa
fuera asaltada. Ustedes también deben estar preparados, porque a la hora menos pensada
vendra el Hijo del Hombre.”  (Lucas 12: 35-40).

Abraham no sabia adonde estaba yendo cuando fue llamado por el Sefior; él es el
paradigma de la fe, especialmente la fe contemplativa que estd anuente a seguir el llamado
de Dios hacia lo desconocido sin saber adénde se esta yendo. De hecho, ésa es la Unica
forma de ir. Tan pronto como pensamos que sabemos addnde estamos yendo, estamos en el
camino equivocado.

El Sefior ofrece dos paradbolas en este texto, ambas tratan de la carencia de
certidumbre. En la primera, el sirviente no sabe cuando regresara su sefior de la boda. La
segunda parabola, establece que si la cabeza de la casa supiera cuando estuviera viniendo el
ladron, permaneceria despierto. Estas parabolas refuerzan la idea de que la travesia
espiritual no estd programada y no puede ser computarizada. TU tienes que estar
anuente a tolerar la incertidumbre, lo cual significa esperar, estar en guardia, y hacer
tu trabajo mientras esperas. Estas parabolas son maneras de protestar contra nuestras
arraigadas demandas para saber ;jaddnde estamos yendo? ;Qué esta pasando?;, adonde esta
el final de la travesia?, y si es posible, la fecha exacta en que la union transformadora
tendra lugar.

Veamos si podemos percibir el centelleo en los ojos de Jests, a medida que El
dirige esta parabola a sus estudiantes. El dice, “Deja que tus cintas sean apretadas alrededor
de tus pufios y tus lamparas ardiendo brillantemente y sé como los sirvientes aguardando el
retorno de tu sefior de una boda.” Esta ensefianza es acerca de como nos sentimos mientras
esperamos a Dios en la oracion. Jesus dice, “Piensa en Mi, estando en una boda”. El quiere
gue nosotros asumamos que El tiene una buena razon para retrasar su aparicion y pide que
no nos dejemos tentar por quejas o utilicemos su ausencia en su contra. El propdsito de
esperar es que estemos finalmente atentos cuando El finalmente arribe para que
podamos abrirnos a Su persona sin retraso y podamos disfrutar de Su presencia.

Jesus continud diciendo. “Dichosos aquellos sirvientes a quienes el Sefior encuentre
bien despiertos Yo les digo, El se pondra un delantal, los sentara en una mesa y procedera
a servirlos”. Parafraseando, “Amigos, si ustedes no se quejan porque Yo me demoro tanto
en la fiesta, no creerdan el servicio que Yo les daré. Podria venir a media noche o

44



precisamente antes del amanecer. Si pueden esperar hasta entonces, ustedes me veran
emergiendo reluciente de la oscuridad.”

El Sefior sabe perfectamente bien que nosotros, como los discipulos en el Lago
Tiberiades, hemos trabajado duro sin pescar nada, y que todos los esfuerzos han sido
estériles. Aun aguardamos. Cuando la aurora comience a mostrarse, la paz de Cristo
silenciosamente entra a nuestro ser intimo y se desborda dentro de todos los sentidos.

Ahora Jesus cambia la imagen. De nuevo notese el humor. “Ustedes saben que si el
jefe de familia supiera a qué hora iba a venir el ladron, no le permitiria forzar la entrada de
la casa”. Jests se presenta a si mismo ahora como el inesperado intruso. Esta parabola se
refiere no solamente a la muerte fisica, sino a todas Sus inesperadas intrusiones en nuestras
vidas que nos toman por sorpresa. Algunas veces El viene cuando nos encontramos ‘de
capa caida’. De improviso, en medio de la angustia, la ira, la amargura, pensamientos
lujuriosos, y el sentimiento de abandono, esta increible presencia amorosa parece como si
nos dijera, “Bien, ;qué es lo que pasa contigo? ;De qué estas refunfufiando? Porque estd un
poco oscuro no me ves. Estate en guardia, por consiguiente, porque el Hijo del Hombre
vendré cuando menos lo esperes.

Cuando menos lo esperes, serd la parte mas oscura de la noche. No es nuestra
stplica la que trae de regreso al Maestro; El viene cuando ve que hemos completado
nuestra preparacion. El sufrimiento de esperar estd en proporcion al gozo de la
resurreccion. A aquellos en la travesia espiritual, nada pasa que no esté dirigido hacia la
divina unioén si ellos solo dicen “si”.

Si no podemos decir si, deberiamos solamente esperar sin decir algo. Entonces, al
menos no diremos que “no”.

-00-

45



Capitulo 18

De las ensefanzas de Jesus
“EL PERDON”

“Entonces Pedro, aproximandose le pregunto: “Sefior, si otro miembro de la
Iglesia peca contra mi, ;jqué tan a menudo debo perdonarlo? ;Tanto como siete veces?”
Jesus le dijo: “No te digo siete, sino setenta veces siete”. “Por eso, el reino de los cielos se
puede comparar a un rey que quiso hacer cuentas con sus funcionarios. Habia comenzado
a hacerlas, cuando le llevaron a uno que le debia muchos millones. Como aquel
funcionario no tenia con qué pagar, el rey orden6 que lo vendieran como esclavo, junto
con su esposa, sus hijos y todo lo que tenia, a fin de saldar la deuda. El funcionario cayé
de rodillas delante del rey, rogandole: ‘Serior, ten paciencia conmigo y te lo pagaré todo.’
El rey tuvo compasion de él, le perdond la deuda y lo dejé ir en libertad.

“Pero al salir, aquel funcionario se encontro con un compariero que le debia una
pequenia cantidad Lo agarro del cuello y lo ahogaba, diciendo: ‘jPagame lo que me
debes!’El compariero se echo a sus pies, rogandole: ‘Ten paciencia conmigo y te lo pagaré
todo.’ Pero el otro no quiso, sino que le hizo meter en la cdrcel hasta que pagara la deuda.
Esto disgustd mucho a los demas compafieros, que fueron a contar al rey todo lo sucedido.
El rey entonces le mando llamar y le dijo: ‘{Malvado!, yo te perdoné toda aquella deuda
porque me lo rogaste. Pues también tu debiste tener compasion de tu compafiero, del
mismo modo que yo tuve compasion de ti.” Tanto se indigno el rey, que ordeno castigarle
hasta que pagara toda la deuda.”

Jesus afiadio:
Esto mismo hara con vosotros mi Padre celestial, si cada uno no perdona de
corazén a su hermano”. (Mateo 18:21-35)

Todas las parabolas del Sefior tienden a trastocar el aprobado o aceptado
sistema de valores de su tiempo. El Viejo Testamento urgia a la gente a perdonar a sus
conciudadanos. Pero era algo mas esperar que la gente perdonara a los extranjeros. La idea
del perddén fue proyectada mas alla de cualquier limitacion por el ejemplo y las
ensefianzas de Jests. El dejé en claro que cualesquiera que hayan sido las ensefianzas
aceptables hasta ese tiempo, El estaba proponiendo una nueva ensefianza, a saber: que
uno debe perdonar unay otra vez, sin ninguna limitacion.

Esta ensefianza cae como una sorpresa para Pedro y los otros discipulos entrenados
en el contexto religioso de su tiempo. Pedro pensd que estaba siendo muy generoso al
proponer perdonar ofensas hasta siete veces. El estaba esperando una palmada en la espalda
cuando trajo a colacion esta formula. Como a menudo sucede, Pedro mal calculd, y fue
reprobado. Jesus dijo: “Ustedes deben perdonar no tan solo siete veces, sino setenta veces
siete”. Puesto que el siete es un numero perfecto, la clara implicacion es que el perdon
amplio es el sentido de la ley.

46



La parabola describe qué le sucede a alguien con fuertes deudas que estaba a punto
de ir a la cércel. El se postra ante el rey a quien adeuda una gran suma y le implora
misericordia. El rey le perdona toda la deuda. Este era un maravilloso acto de generosidad
en aquellos dias.

El deudor, ahora libre de las deudas que no pudo pagar, apenas puso un pie en la
calle, cuando se encontré con uno de sus propios deudores, quien le debia una pequefia
suma de dinero, tomo a este ultimo por la garganta diciéndole: ‘Pagame lo que me debes’;
el deudor calld con su rostro en tierra suplicando, ‘Dame tiempo y yo te pagaré todo’.

Pero aquel hombre no lo escucho y lo meti6 a la carcel junto con su esposa e hijos.

Los servidores se indignaron e informaron de todo lo ocurrido al rey. Este se puso
furioso. ¢No es esta la manera como tu deberias sentirte? No obstante, el perdén de las
deudas no era parte de la mentalidad de su tiempo. El deudor que fue perdonado estaba tan
apegado a la expectativa de recuperar su dinero que no pudo cambiar su manera de
proceder. El rey, furibundo lo mand¢ apresar y lo envié a los verdugos. El climax dice: “Mi
Padre celestial los tratard a ustedes de la misma forma si no perdonan a sus hermanos y
hermanas desde el fondo de su corazon”.

La ensefianza que estd siendo presentada tiene una cierta energia. Jesus le dice a
Pedro,”No tan s6lo deberias perdonar a tu hermano siete veces, sino cualquier nimero de
veces”. Esta es una nueva manera de pensar sobre el perddn. Los seres humanos
sentian desde tiempo inmemorial que si ellos eran ofendidos, tenian derecho a la revancha.
Esta, se opone a la apertura e corazon a la cual nos llama el Evangelio.

En esta paradbola, la importancia del perdon como la sanacion esencial de un vinculo
que ha sido dafiado, emerge en toda su fuerza. La salud e integridad de cada comunidad, su
creatividad y crecimiento, dependen del sentido de pertenencia. El perdon es una necesidad
desde esta perspectiva; es el auténtico tejido del universo.

Los brazos extendidos de JesUs en la cruz, son los simbolos del perdén de todos y
cada uno. Este amor triunfa sobre las fuerzas de la entropia en la creacién. En un sentido,
la falta de voluntad para perdonar es un atentado contra Dios. El esta tan
identificado con la creacidn, que cualquier renuencia a perdonar es una resistencia a
la Gracia; cualquier mocion para dafar a otro, es desgarrar a Dios en piezas.

Los lazos del amor necesitan ser constantemente renovados. El perddn
mantiene y robustece el lazo de unidad que permite a toda vida a crecer. Si nosotros
tenemos mucho que perdonar, entonces tenemos mucho de qué ser perdonados. La
proporcién entre las dos, sugiere la parabola, es muy grande.

_00_

47



Capitulo 19

De las enseflanzas de Jesus
“ELDEBER DE CONFRONTACION.”

“Si tu hermano te ofende, habla con él a solas para moverle a reconocer su falta. Si
él te escucha, habras ganado a tu hermano. Si no te hace caso llama a una o dos personas
mas, porque toda acusacion debe basarse en el testimonio de dos o tres testigos. Si
tampoco les hace caso a ellos, diselo a la congregacion; y si tampoco hace caso a la
congregacion, considéralo como un pagano o como uno de esos que cobran impuestos
para Roma. Os aseguro que todo lo que atéis en este mundo, también quedara atado en el
cielo; y todo lo que desatéis en este mundo, también quedara desatado en el cielo.
Igualmente os digo que si dos de vosotros os ponéis de acuerdo aqui en la tierra para pedir
algo en oracion, mi Padre que estd en el cielo os lo dard. Porque donde dos o tres se
rednen en mi nombre, alli estoy yo en medio de ellos”  (Mateo 18: 18-20).

El deber de la confrontacion es uno de los mas arduos. De acuerdo con este texto, si
tu ves a personas haciendo algo seriamente mal, hay una obligacién, dentro de las normas
de la prudencia, de llamarles la atencion con esa falta, de tal manera que ya no sigan
desintegrandose mas y mas con esa conducta autodestructiva. Qué tan lejos aplica esto para
nosotros, depende de nuestra vocacion. Parece ser un profético rol en el cual uno es enviado
por Dios para llamar al orden a lideres u otra gente. Ha habido unos clasicos ejemplos en la
historia de personas que bajo inspiracion del Espiritu confrontaron a gente de alto nivel con
sus faltas. Solamente tenemos que pensar en Juan el Bautista quien perdié su cabeza o en
Tomas Moro quien reclam6 a Enrique VIII por su conducta en similares circunstancias y
también se encontrd decapitado. Ciertos peligros merodean alrededor de este rol profético.
Por consiguiente es mejor estar seguros de que verdaderamente somos enviados antes de
que confrontemos a los leones en sus cuevas. Todos nosotros sin embargo, tenemos que
enfrentar el deber de corregir a alguien de cuando en cuando.

Tratar con adolescentes es una constante preocupacién para los padres. Hay
ansiedad respecto de, si los muchachos estan entre malas compafiias, experimentando con
drogas, o explorando conductas que son inadecuadas para adolescentes. A cierto punto, uno
podré tener suficientes indicios de problema para decir, ‘Debo confrontar a este muchacho’.
Al mismo tiempo, tu quieres estar seguro de que, cualquier correccién que tu ofrezcas, debe
emerger de genuina preocupacion y amor.

La confrontacion nunca funciona si proviene de sentimientos de ira. De aqui
que es muy importante escoger un momento y lugar apropiados y considerar cual es la
situacion de la otra persona para que tenga la maxima oportunidad de hablarle al
corazon.

Algunas personas estan temperamentalmente inclinadas a confrontar gente; nada les
proporciona mas placer. Si nuestra correccion proviene del gozo de la confrontacion, no
vamos a conseguir nada. Otras no pueden por si mismas confrontar a cualquiera debido a su
timidez o apocamiento, y no quieren ‘hacer olas’, inclinandose a barrer toda clase de basura

48



‘debajo de la alfombra. Eventualmente no habrd mas espacio debajo de la alfombra; la
suciedad se asomard y causara un terrible desorden. Si han confrontado el problema
prontamente y con amor, habran hecho un gran servicio a alguien a quienes aman o a quien
tienen la responsabilidad de corregir.

El Sefior indica que si tu has tratado de corregir, y no has tenido éxito, habras
cumplido tu deber y solamente se esperaré de ti que hagas oracion. El sugiere la forma de
enfrentar dificultades en una comunidad cuando las cosas no andan bien con algunos
miembros: llamalos aparte y confrontalos. Esta es llamada la ‘correccion fraterna’. Si ésta
no funciona, trae a unas pocas personas prudentes para discutir el asunto; si esto no
funciona, trae a la comunidad como un todo. Si todos estos esfuerzos fallan, tu habras
completado tu deber y ahora podras tratar al ofensor como recaudador de impuestos, al cual
todos evitan. Tu aln amas a la persona, pero la obligacion de tratar de corregirlo o
corregirla ha llegado tan lejos como se podia.

Sélo el amor puede cambiar a las personas. Esta es la gran confrontacion que
nadie puede resistir. Esto le ofrece a los otros el espacio en el cual cambiar, no importa lo
que ellos hagan. Nuestros esfuerzos mal-concebidos especialmente si ellos emergen de la
contrariedad personal o porque la conducta de otros pueda causarnos bochorno, nada
lograran. Los ofensores sentiran que la confrontacion no estd proviniendo de una genuina
preocupacion por ellos y asi, movilizaran sus defensas. Mostrando amor, no importa que
suceda, nosotros podemos proveerles un medio ambiente en el cual pueden experimentar la
posibilidad de cambiar. Esto es imitar la compasién de Dios para con nosotros. El esta
constantemente tratando de corregirnos pero nunca con caracter vengativo. Cuando EIl nos
corrige, nunca nos persigue como las Tres Furias de la mitologia griega. Simplemente se
mantiene invitdndonos a dejar ir la conducta que es en si destructiva, y volvernos a su amor.
Cuandoquiera que exista algo a ser corregido, El indica que si nos enmendamos, gozaremos
del perdén absoluto. La sola confrontacién que permite la correccion es aceptar a
quienquiera que seamos tratando de ayudar a ellos precisamente como son.

He aqui un suceso verdadero de una enfermera siquiatrica quien me habia dicho la
fantastica historia de un cierto paciente que habia recién ingresado al hospital. Este hombre
habia cometido un terrible crimen Era tan terrible que ese hombre nunca queria que se
conociera. Habia completado su larga condena en prisién y habia venido al hospital en
condicion moribunda. El no podia creer que Dios pudiere perdonarle su crimen; asi que se
resistia a cualquier forma de reconciliacion. El capellan trat6 de persuadirlo de que confiara
en Dios. El se rehusé. Cualquier pensamiento de reconciliacion despertaba en €él su auto-
rechazo. Era méas doloroso para él pensar en el perddn a sentir su auto-rechazo.

La enfermera siquiatrica le mostré toda cortesia. Ella le hizo la cama por las noches
acompafiandola de alguna atenciébn como flores, recordandole su cumpleafios vy
preguntandole por su familia; le fue escribiendo algunas notas en su dia libre. Puesto que su
enfermedad era prolongada, entablé una amistad con él.

Cerca del final, su mas cercano amigo vino a verlo y lo urgio para que se
reconciliara con Dios. ‘Por favor, ni lo menciones’, suplicaba el moribundo. ‘No es posible
que Dios me perdone por lo que he hecho’.

Su amigo continué urgiéndolo: ‘Dios es bueno y te ama; puedes confiar en EI’. Pero
nada que él dijera podia penetrar las defensas del moribundo.

49



Finalmente el amigo exclamo6 en su desesperacion: ‘Piensa cudnto amor muestra
hacia ti la enfermera. ;Dios, no podria hacer lo mismo?’ El enfermo reconocié cuin
agradecido estaba hacia la enfermera que le habia mostrado tanto amor, pero afadio: ‘Si
ella hubiera sabido lo que yo hice, me rechazaria igualmente’.

El amigo replico: ‘Debo hacerte una confesion, cuando entraste por primera vez al
hospital, yo le confié¢ a ella tu historia con sumo detalle’. El moribundo lo mir6 con gran
estupor. Sus defensas se disolvieron y sus ojos se llenaron de lagrimas. ‘Si ella pudo
amarme’ murmurd, ‘sabiendo todo lo que he hecho, debe ser verdad; Dios también
puede amarme’.

La enfermera le suministré el sacramento de la reconciliacion, no ritualmente por
supuesto, pero élla realmente le comunicé en su persona, la compasion y el perdon de Dios.
El sacramento de la reconciliacion era inaceptable para €l, pero Dios vino a él mediante una
persona que fue capaz de manifestarle el amor divino de una manera concreta. Esta es la
confrontacién final, la cual no es con mucho una confrontacion en si, sino la transmision
del amor divino. La Realidad Ultima a quien Jesus llamaba Aba, es el padre, madre
amorosos, y cada relacion humana que es bella, buena y verdadera; todo ello
dispuesto en un trascendente regalo de infinita compasion. Cada uno de nosotros
puede ser un simbolo de ese amor hacia aquellos que conocemos.

_OO_

50



Capitulo 20

De las enseflanzas de Jesus
“LA LIBERTAD DE LOS CONDICIONAMIENTOS CULTURALES.”

“Jesus iba de camino acompanado por mucha gente. En esto se volvio y dijo: “Si
alguno no me ama mas que a su padre, a su madre, a su esposa, a sus hijos, a sus
hermanos y a sus hermanas, y aun mas que a si mismo, no puede ser mi discipulo. Y el que
no toma su propia cruz y me sigue, no puede ser mi discipulo. ¢Quién de ustedes queriendo
construir una torre no se sienta primero a calcular el costo para saber si cuenta con lo
suficiente para terminarla? No sea que una vez puestos los cimientos no pueda terminarla,
y todos los que la vean comiencen a burlarse de él diciendo, ‘Este hombre comenzo a
construir pero no pudo terminar’. O si un rey tiene que ir a la guerra contra otro rey, jno
se sentara primero a calcular si con diez mil soldados podré vencer al otro que lo ataca
con veinte mil. Y si no puede hacerle frente, cuando el otro rey esté todavia lejos, le
enviard mensajeros a pedirle la paz?. De la misma manera, cada uno de ustedes, quien no
renuncie a todas sus posesiones, no podra ser mi discipulo.”  (Lucas 14:).

El texto presenta a Jesus dirigiéndose por el camino y acompafiado por una gran
multitud. Yo supongo que a El se le ocurriria preguntarse ¢quién es esta gente que me esta
siguiendo y cuél es su motivacion? En cualquier caso, El se volvio hacia ellos y les planted
con la sabiduria registrada en este texto, el cual yo parafraseo: “A menos que ti quien me
esta siguiendo, estés preparado para dejar a tu padre, madre, esposa, hijos, hermanos y
hermanas, deberias igualmente irte a tu casa. A menos que tu estés listo para dar la espalda
a la gente mas cercana a ti, no puedes ser mi seguidor”. Entonces El agrega. “TU también
debes dejar tu propia vida, tu propio ser, tus propios pensamientos, juicios,
inhibiciones”. Este es un gran mandato. Dado que muchos continuaron siguiéndolo, El
procedio a agregar dos parabolas a manera de clarificacion.

Antes de construir una casa, una persona prudente dibuja los planos y, dependiendo
de la altura del edificio, planea su edificacion de acuerdo con lo que JesUs comento:
“Refleja qué tipo de ser es un seguidor mio. No so6lo me sigas ciegamente; ;cudnto te va a
costar? Piensa en la cimentacion requerida para este edificio y en qué te estas
comprometiendo ti mismo”.

El dicho de Jesus esta disefiado para mover a la gente para cuestionar sus valores
incuestionables de tal manera que estos puedan abrirse al programa radical para el cambio
que El ofrece. Nosotros no disfrutamos normalmente el cambio. AlUn un cambio para
mejorar es amenazante. Es més facil adherirse al sistema de valores que hemos absorbido
de nuestros padres, educacién, grupo étnico, nacién, y formacién religiosa. Jesus
regularmente invitaba a sus oyentes a cuestionarse su sistema de valores. En la cultura
de su tiempo, la familia era el supremo valor. Hoy en dia, cuando la familia se esta
desintegrando en el mundo occidental, Jesus habria dicho lo contrario. De nuevo, la
tendencia actual es no tener cuidado propio de los ancianos, ellos son un lio y una carga. De
aqui que en nuestros dias necesitamos escuchar lo opuesto a aquellas palabras. El punto es

o1



que la sabiduria de los dichos de Jesus reta nuestros valores incuestionables en
cualquier edad en que vivamos.

Una bien conocida persona que dio cumplimiento a esta sabiduria de los dichos de
Jests fue San Francisco de Asis. El provino de un hogar acomodado; su padre fue un
exitoso hombre de negocios y altamente respetado en su comunidad. Como la mayoria de
los padres, él penso que seria bueno si sus hijos pudieran casarse con alguien escogido por
sus padres, tener un buen ingreso, casa, hijos, cuidar de ellos en su edad mayor, enterrarlos
y recordarlos amorosamente. Estas eran expectativas humanas normales de la época.
Desafortunadamente llegaron a ser institucionalizadas durante un periodo largo de tiempo,
y llegaron a ser consideradas como los supremos valores. Entonces, cuando alguno dudaba
acerca de alguna parte del escenario esperado, la resistencia de sus parientes y amigos era
enorme.

Cuando somos llamados, dado que JesUs esta implicado, a un mas alto nivel de
valores que involucran el servicio, no s6lo a nuestra propia familia, sino con un mayor
alcance como en el caso de los Apostoles, entonces estos incuestionables valores
permanecen firmes. Por consiguiente Jesus nos advierte: si los valores se oponen 0 nos
previenen en contra de continuar creciendo mas alla de ellos, entonces debemos
‘detestar’ nuestros apegos culturales y lanzarnos dentro de lo desconocido. Debemos
estar listos para renunciar a los valores que tenemos interiorizados cuando estos se
opongan a los valores del Evangelio.

Cuando Francisco dejé casa y posesiones, su padre se sintio insultado, herido y
rechazado. Sus planes para Francisco quedaron trastocados. Esta parece ser una experiencia
paternal normal. Porque es tan dificil distinguir entre lealtad humana de una mas alta
lealtad al Ilamado de Dios, los agénicos momentos de este periodo de nuestra conversion,
requieren gue nos sentemos e imaginemos cuanto va a costar esta eleccion. Entonces no nos
sorprenderemos cuando aquellos a quienes amamos nos acusen de desdefiar su amor por
nosotros.

Francisco tuvo éxito en des-identificarse a si mismo de los valores limitados de su
familia y su cultura. El estaba como la pasada generacion de ‘hippies’ quienes rechazaron
los valores materiales de sus padres. Desafortunadamente esa generacion transfirid sus
estructuras de dependencia del hogar a la comuna o grupos de iguales y continud el mismo
ciclo de dependencia. Una institucion puede ayudar a recoger esta generosidad y canalizarla
a buenos propositos. La batalla para dejar ir la sobre-identificacion necesita ser guiada;
existe una delgada linea entre la verdadera vocacion y el fanatismo al colgarse de una
vision que no esta suficientemente matizada o en didlogo con otros valores humanos. Los
severos dichos de JesUs estdn balanceados con instrucciones que parecen contradecirlos.
Por ejemplo, JesUs acusaba a los fariseos de evitar la obligacion de apoyo financiero a los
padres al prometer su herencia al templo, lo cual era una evasion del amor préctico debido a
los padres. Estas declaraciones equilibradas, nos advierten que lo que Jesus esta
ensefiando es la libertad interior de la sobre-identificacion que impide el crecimiento
humano. No es la negacion de lo que lo que debemos en gratitud a nuestros padres,
sino la libertad de ir més alla de su particular vision del mundo.

_00_

52



Capitulo 21

De las ensefianzas de Jesus
“LAPUERTAESTRECHA.

“El pasé a través de ciudades y villas. Ensefiando conforme avanzaba,
encaminandose a Jerusalén. Alguno le pregunto, ‘Sernor, ;jsolamente unos pocos se
salvaran?’, y El le respondio, “Esfuércense por entrar por la puerta estrecha; en verdad
les digo, muchos intentaran entrar pero no seran suficientemente fuertes. Después de que
el duefio de la casa se levante y cierre la puerta, entonces ustedes permaneceran afuera
tocando la puerta y diciéndole, ‘jSenior, dabrenos la puerta, somos nosotros!’. El les
responderd. “Yo no conozco de donde son ustedes”, y ustedes le diran, ‘nosotros comimos
v bebimos en tu compariia y tu ensefiaste por nuestras calles’; entonces El les dird, “Yo no
conozco de donde son ustedes. jApartense de mi malhechores!”.

“Y alli sera el llanto y crujir de dientes cuando ustedes vean que Abraham, Isaac y
Jacob y todos los profetas estan en el Reino de Dios, y ustedes sean expulsados. Muchas
gentes vendran del este y el oeste, del norte y del sur, y se reclinaran en la mesa en el
Reino de Dios, para presenciar, algunos quienes son los primeros seran los ultimos, y
quienes son los ultimos, seran los primeros”. (Lucas 13; 22-30).

Este fue el dltimo viaje de JesUs a Jerusalén, un viaje que llevé a su vida y
ensefianzas a una calamitosa conclusion. En el primer plano de la mente de Jesus, esta el
sacrificio de su vida que El estaba a punto de ofrecer para la redencion del mundo. En el
curso de su enseflanza alguno preguntd, ‘;Sefior, habra pocos o muchos que se salven?
JesUis, como un maestro sabio fue bien capaz de discernir cuén seria era esta pregunta.
¢Realmente esta persona queria conocer la respuesta, 0 se trataba de una pregunta
formulada por mera curiosidad?

Este hombre joven podria ser un genuino buscador apasionadamente interesado en
la respuesta, ya sea para él mismo o para las otras personas con quienes él se identificaba.
Si tu estds comprometido con el servicio a los de lento entendimiento, los moribundos, los
hambrientos, o los encarcelados, esta es una cuestion crucial. Tu verdaderamente quieres
saber. La pregunta a la cual Jesus responde, nos reta. ;Van a ser pocos los que se salven? Si
asi es, ¢,como podemos llegar a ser de esos pocos?

Notese como responde JesUs. El estd camino a su propia muerte por lo que no va a
contestar superficialmente. ¢Son pocos los que se van a salvar? El no contesta la pregunta
directamente; simplemente agranda los aspectos circundantes y asi libera al cuestionante de
una variedad de factores limitantes que le harian imposible conocer la respuesta.

Jesus dice primero que nada, que la propia adhesion externa a la religion de
cada uno, no garantiza la entrada al Reino de Dios. Aquellos que piensan que son los
primeros, seran los ultimos, y aquellos que son los Gltimos, seran los primeros. O de nuevo,
gentes vendran del este, oeste, norte y sur, y tomaran sus lugares con los profetas, mientras
que los propios pueden encontrarse a si mismos, extrafios. Asi, la adhesion externa a la

53



religién que adopte la revelacion de Dios, no es suficiente. Mucha gente a quienes no
esperabamos encontrar en el Reino, estaran alli. ;Por qué? Porque ellos han aceptado
interiormente los principios basicos del Reino de Dios, lo cual es fidelidad a la propia
conciencia. Jests no indica que aquellos del norte, sur, este u oeste van a ser cristianos. El
simplemente dice que van a estar alli. ;Como ellos llegan alli?, no esta abordado. El
también dice que aquellos que piensan que van a estar alli, no van a estarlo. De hecho,
cuando estos toquen ruidosamente la puerta sollozando, ‘Sefior, te escuchamos cada
domingo en el templo, comimos y bebimos contigo; Tu debes conocernos’, El replicara,
“Yo nunca oi de ustedes, ;Larguense!”

Las observancias externas de la religion por si mismas, son inutiles. Nuestras
acciones deben corresponder con nuestras creencias. Estas seran las medidas por las
cuales el Duefio de la casa, después de que se ha retirado a la cama, decidira si es
importante levantarse y dejarnos entrar.

Hay serias consideraciones que Jesus dispone para la reflexion de este hombre joven
y para el ensanchamiento de sus ideas. Ya JesUs lo ha liberado de su sobre-identificacion
con sus condicionamientos culturales y su auto-imagen religiosa. De aqui que la pregunta
del joven hombre es puesta dentro de un total nuevo concepto.

Jests replica, “Esfuércense por entrar por la puerta estrecha”. Ahora, ;cual es ‘la
puerta estrecha’ que provee tal grado de seguridad? En un redil, la puerta es
extremadamente angosta, solamente de una en una pueden salir o entrar las ovejas a la vez.
Consecuentemente, hay una intima relacion entre el pastor y las ovejas. El las llama a
cada una por su nombre.

La puerta estrecha, en el contexto de la jornada de Jesus a Jerusalén y a su muerte
sacrificial, es su ensefianza y ejemplo. No es llamarse a si mismo cristiano lo que cuenta,
sino realmente seguir a Jesus.

La ensefianza bésica de JesUs es la aceptacion incondicional de cada uno.
Aunque tal practica sea en extremo demandante, cada uno tiene la capacidad de hacerlo,
porque dos cosas son requeridas: sufrimiento y amor.

Cada uno puede sufrir, y cada uno puede amar.

_OO_

54



Capitulo 22

De las ensefianzas de Jesus
“EL VINO NUEVO”

“...Entonces vinieron a El los discipulos de Juan diciendo: ‘;Por qué
nosotros y los fariseos ayunamos a menudo, pero tus discipulos no lo hacen?’ Jesus les
dijo: ‘Los amigos del novio no pueden llevar luto mientras el novio esté con ellos, pero
dias vendran cuando el novio les sea quitado, y entonces si ayunaran. Nadie remienda un
parche de tela nueva sobre una tela vieja, porque el parche tirara de la tela vieja y se hara
una rotura peor. No se pone vino nuevo en odres viejos, pues los pellejos reventaran y el
vino se derramard. A vino nuevo, odres nuevos, asi ambos se preservaran’ (Mat. 9; 14-17).

Juan el Bautista causé conmocion en Israel y atrajo muchos discipulos. Jesus
fue bautizado por él, y escogi6 a sus primeros discipulos de entre los seguidores de Juan.
Este Gltimo era austero; vestia con un taparrabos y comia Unicamente langostas y miel
silvestre. El practicaba mucho ayuno y esperaba lo mismo de sus discipulos.

Cuando existen dos maestros espirituales o comunidades religiosas en el
mismo vecindario, las lealtades hacia un grupo, entran en conflicto con las lealtades hacia
el otro. Podria haber mutuas detracciones y desprestigios. Podrian hacerse comparaciones
entre nuestra observancia y su observancia, entre nuestro maestro espiritual y su maestro
espiritual; nuestra tradicién, y su tradicion.

En este incidente, los discipulos de Juan estaban observando a los discipulos
de Jesus. Y dijeron: ‘;Coémo es que nosotros y los fariseos ayunamos a menudo y tus
discipulos no?—sugiriendo que sus discipulos no estaba a la altura de las altas exigencias
de los de Juan. ‘;Quiénes son ustedes?--es la implicacion directa--;comparados con
nosotros?’ Una austera observancia provoca atencion publica, admiracion y aclamacion.

JesUs, graciosamente se adapta a estas debilidades humanas. El responde con
una pregunta ‘;Como pueden llevar luto los invitados del novio mientras éste estd con
ellos?” Mediante esta pregunta, El da a entender que los discipulos de Juan no estan viendo
la escena en su totalidad. Ellos estan buscando santidad, pero en el lugar equivocado. El
agrega: ‘cuando el novio les sea quitado, entonces si ayunaran.’

El apela al hecho de que su presencia entre sus discipulos, es una
celebracion, y que no es apropiado llevar luto mientras se asiste a una boda; por o menos,
ellos no serian bien vistos. Una celebracion requiere la capacidad tanto de recibir como la
de dar. Cuando Dios se hace graciosamente presente en nuestras vidas por unos minutos, no
es el momento de practicar nuestras costumbres austeras. ES como tener una sorpresiva
visita de un pariente muy querido que viene a compartir afecto y amor, y nos encuentra
demasiado ocupados como para decirle: ‘mejor vuelve otro dia’.

Jesus contintia: ‘Nadie coloca un parche de tela nueva sobre tela vieja; eso
solamente hard mayor lo descocido’. Y afiade: ‘La gente no vierte vino nuevo en odres
viejos’. El pellejo, se resecard del todo, se arrugara y reventard. Si ponemos vino nuevo
dentro del odre viejo, las substancias quimicas que aun estan siendo procesadas en el vino,

55



reventaran los viejos pellejos. El odre viejo no tiene la flexibilidad de expandirse que
requiere la fermentacion.

El vino nuevo es la maravillosa imagen del Espiritu Santo. A medida
que nos movemos del nivel intuitivo de conciencia a través de la oracion
contemplativa, la exuberancia del Espiritu no puede ser contenida en las viejas
estructuras. No son lo suficientemente flexibles; deben dejarse de un lado o adaptarse. El
nuevo vino como simbolo del Espiritu, tiene una tendencia a seducir a la gente; por esta
razén, los padres de la Iglesia le llamaron: ‘sobria ebriedad’. Aunque su exuberancia esté
sometida, rompe las categorias y no es posible contenerlo en estructuras delimitadas.

Jesus indica a los discipulos de Juan que ellos siguen una buena préctica
pero estan demasiado atados al ayuno como estructura. El vino del Espiritu que Jesus
trae no se ajustara dentro de sus ideas restringidas. Ellos deben ampliar su vision. De
otra forma, el nuevo vino del Evangelio les traerd problemas. El reventaré los estrechos
confines de sus mentalidades y ambas, la que ya tienen y la que tratan de recibir, se
perderan.

Jesus sugiere una solucion: ‘Pongan el vino nuevo en odres nuevos’. El
‘nuevo vino del Evangelio’ se manifiesta por los Frutos del Espiritu, los cuales de acuerdo
con Gal. 5: 22-24, son nueve aspectos de la mente de Cristo. Si el nuevo vino va a ser
preservado, hay que encontrarle nuevas estructuras que sean mas apropiadas que las
antiguas. Si nos apoyamos demasiado fuertemente en las viejas estructuras, el nuevo vino
del Espiritu se perdera. Esto mismo sucedio al final de la Edad Media y especialmente en la
Iglesia Catolica de la Contrarreforma cuando el énfasis se desplazd, de cultivar los Frutos
del Espiritu, al conformismo hacia férmulas doctrinales y observancias externas. Esta es la
razén por la cual nos encontramos en tiempos del Concilio Vaticano II, en un desierto
espiritual. El vino viejo se habia acabado. La renovacion en el Espiritu, el vino nuevo, es
la recuperacion de nuestra tradicién contemplativa cristiana. Pero es necesario poner
este movimiento del Espiritu en nuevas estructuras; las antiguas es probable que
revienten.

¢Es probable renovar los odres viejos? Con un poco de cebo, es posible que
adquieran cierta flexibilidad, pero no tanta como los nuevos. El proceso podria llevar largo
tiempo.

¢Qué pasaria con la renovacion de la vida contemplativa entre los seglares?
Veremos nuevas formas de estilos de vida contemplativos que mejor sirven al nuevo vino
con su tendencia a extenderse, a emocionar y a subirse a la cabeza, por asi decirlo. El
nuevo vino es la dimensién contemplativa del evangelio. Su funcion basica es consentir
a la presencia y a la accion del Espiritu dentro de nosotros. Este consentimiento no es
dirigido a nuestra intencionalidad, sino a la intencionalidad de Dios. El Espiritu que nos
ama primero, esta sirviendo el vino, no nosotros. ES un error pensar que nosotros tenemos
gue ganarnos la atencion de Dios, o impresionarlo con nuestras virtudes. Este no es el
nuevo vino Esta es una actitud que pertenece al vino viejo, donde nuestras virtudes son
vistas como un medio necesario para ganarnos el favor divino.

Si consentimos a la intencion de Dios, El trabaja en nosotros a través de los
Frutos del Espiritu: compasion ilimitada, gozo, paz, y los otros enumerados por Pablo.
Ninguna estructura es capaz de contener tal vino. Pablo agrega: ‘Aquellos que estan

56



movidos por el Espiritu, no tienen ley’. Estdn mas alla de toda ley porque ellos cumplen la
meta de todas las leyes, lo cual es el continuo torrente de la compasion y el amor divinos.
Asi cumplen espontaneamente toda ley justa.

_OO_

57



Capitulo 23

Celebraciones de la presencia de Jesus
“NAVIDAD”

“Habia pastores en aquella region viviendo en los campos y vigilando por las noches
a sus rebafios. El angel del Sefior se les aparecio a ellos y la gloria del Sefior los brill6
alrededor de ellos y tuvieron mucho miedo. Pero el angel les dijo, “No tengdis miedo,
porque 0s traigo una buena noticia que sera motivo de gran alegria para todos: Hoy os ha
nacido en el pueblo de David un Salvador, que es el Mesias, el Sefior. Como sefial
encontraréis al nifio envuelto en panales y recostado en un pesebre”.

En aquel momento, junto al &ngel, aparecieron muchos otros angeles del cielo que
alababan a Dios y decian:

“;Gloria a Dios en las alturas! jPaz en la tierra entre los hombres que gozan de su
favor!”  (Lucas 2:8-14)

Toda clase de misterios se han vertido sobre el Evangelio de Navidad, saltando y
cayendo en cascadas a cada nivel de nuestra conciencia. Unamonos a los pastores y tratemos
de entender su experiencia. Los eventos e imagenes en las Escrituras simbolizan experiencias
internas. Navidad es asi, una importante ocasion en nuestra historia personal. A través de
ella, Dios nos despierta a la vida divina en nosotros. No solamente somos seres humanos;
somos seres humanos divinizados. Los angeles, por su palabra y acciones ensefiaron a los
pastores el significado del nifio recién nacido. La liturgia trata de hacer lo mismo por la
palabra y los sacramentos.

Es importante caer en cuenta que la Liturgia estd basada en una cosmologia que
piensa que en la creacion, todo puede quedar reducido a cuatro elementos basicos,--tierra,
aire, fuego y agua. Los sacramentos de la Iglesia han heredado esta mentalidad cultural. En
nuestro inconsciente colectivo, estos elementos son aun poderosos, y siempre se encuentran
trabajando en nosotros. Lo que ocurri6 en los campos aledafios a Belén, fue que un angel del
Sefior se aparecio con el brillo del fuego. Su apariencia fue temible al principio. A medida
que él hablé con los pastores y calmé su temor, la luz que le acompafi6 fue paulatinamente
magnificada cientos de veces, y “la Gloria de Dios alumbro sobre ellos”. La sobrecarga de
sus sentidos catapulté a los pastores dentro de una deslumbrante iluminacién interior.
Entonces el angel les dio una sefial como en la tradicion de las grandes teofanias del Viejo
Testamento: “Encontrardn al nifio en un pesebre, envuelto en pariales”.

De repente, su voz se magnificoO cientos de veces a medida que aparecieron
numerosos angeles fuera de las estrellas, fuera del claro cielo estrellado nocturno, fuera de
los campos, y fuera de la tierra— jtodos cantando, gritando y glorificando a Dios! Esta
tremenda sobrecarga de sus sentidos conmocionaron a los pastores dentro de una interna
armonia e integracion. Ellos se apresuraron hacia Belén para contemplar el signo prometido.
Ellos encontraron al Nifio JesUs recostado en un pesebre. ;Lo acunaron en sus brazos y a
través de ese toque llegaron a entender la presencia de La Palabra dentro de sus corazones?

58



Elias en el monte Horeb experimentd esa sobrecarga de sus percepciones sensibles en
la forma de un furioso fuego, un torbellino y un terremoto. Pero fue solamente en la
silenciosa y pequefia voz que él reconocio la presencia de Dios. Esta fue una de las
experiencias cumbre en el Antiguo Testamento. Pero, no fue la plenitud del Evangelio. Algo
mas habia sucedido. Ahora Dios se habia hecho uno de nosotros y respiraba nuestro aire. En
Jesus, el corazon de Dios esté latiendo; sus ojos estadn viendo; sus manos estan tocando; sus
oidos estan oyendo. A través de su humanidad, todo el universo material se ha hecho divino.
Ahora Dios esta en el torbellino, en el terremoto y en el fuego rabioso. Haciéndose un ser
humano, El esta en el corazon de la creacion y en cada parte de ésta.

En la fiesta de la Epifania la liturgia celebra este hecho y lo signos de las aguas del rio
Jordan santificadas por el toque del cuerpo de Jesus. Cada gota de agua en la tierra, como
resultado de ese contacto, se ha vuelto importante para el sacramento del Bautismo. Se ha
vuelto el elemento material para la transmision de la vida divina. Similarmente, comiendo y
bebiendo, Jesus ha hecho del alimento y la bebida, especialmente el pan y el vino, los
signos de la divina transformacion.

La sobrecarga proveniente de alguna fuerte experiencia sensible que habla de Dios,
no sélo apunta hacia El sino de alguna misteriosa manera lo contiene. Ahora Jests puede
decir que cualquier cosa que se haga al méas pequefio de sus hermanos insignificantes es
hecha a El. Cada persona humana, por virtud de la Encarnacion, es Cristo.

Todo en la creacién ha sido transformado por contacto con Su humanidad. Por
Su aliento, la atmdsfera es sagrada. Por alimentarse, la comida es sagrada. Ahora cada
experiencia sensible comunica el misterio de Cristo. “La Palabra se ha hecho carne”—
hecha parte de la creacion, hecha importante—*y habité entre nosotros”. Jesus se nos da a
nosotros en todo lo que sucede.

_OO_

59



Capitulo 24

Celebraciones de la presencia de Jesus
“EPIFANIA”

“Cuando ustedes lean esto podran darse cuenta de que conozco el designo secreto
de Cristo, designio que no fue dado a conocer a nadie en otros tiempos, pero que ahora
Dios ha revelado a sus santos apostoles y profetas por medio de su Espiritu. Tal designio,
secreto consiste en que los no-judios reciben mediante el Evangelio la misma herencia que
los judios, pues son miembros del mismo cuerpo y tienen parte en la misma promesa que
Dios hizo en Cristo Jesus.” (Efesios 3, 4-6).

Esta fiesta es un estudio de la manifestacion de Cristo en su divina naturaleza.
Resulta claro de la lectura de este dia, que la liturgia tiene tres importantes Epifanias en
mente. En cada uno de estos aspectos, Cristo manifiesta su divina naturaleza en y a través
de su humanidad.

De algin modo la divinidad del Nifio fue manifestada a los magos. De algun modo
la divina naturaleza de Cristo fue manifestada a Juan el Bautista y a sus discipulos en la
rivera del Jordan. De algin modo su naturaleza divina fue manifestada a sus discipulos
cuando EI cambi6 el agua en vino en la fiesta de bodas en Cana. ¢Cuél es el significado de
esas divinas manifestaciones que la liturgia ha seleccionado para celebrar esta fiesta de la
Epifania? Es obvio que la Iglesia esta esperando que en el curso de esta celebracion del
ciclo de Navidad-Epifania, nosotros tambien despertemos a la misma percepcion de la
divinidad de Jesus. ¢Cémo ocurrira? ;Cuando ocurrira? ¢Cuan profundamente?—Todo
esto es parte del misterio; pero esta ocurriendo.

La gracia de la Epifania es el llamado a llegar a ser divinos. El nacimiento de
Cristo como hombre es nada menos que la divina expresion de su eterno nacimiento como
Palabra de Dios en el eterno silencio del Padre. Desde luego, el silencio en el Padre es la
plenitud de todo. Este silencio—plenitud que tiene conciencia de si misma—es la Palabra,
el Hijo de Dios. Epifania es la celebracion de la Gracia de este eterno nacimiento en
nosotros. Esto es realizado en base al modelo de Nuestra Sefiora, por nuestro pleno
consentimiento.

La esencia de la cuestion que el angel Gabriel plante6 a Maria fue: “;Estas
dispuesta a aceptar ser la Madre del Hijo de Dios?

¢Como podria Ella ser la Madre del Hijo de Dios sin, de alguna manera, llegar a ser
divina en si? Entonces, la pregunta real que el angel le pregunto fue, ¢ Maria, consientes Tu
en llegar a ser divina? Una segunda cuestiébn parece estar implicita, ¢Das tu
consentimiento para que Dios se manifieste en Tu cuerpo?

Podrian pensar ustedes que alguno pudiera saltar a la oportunidad de ser divino
mientras permanece en esta vida. Pero nosotros estamos asustados de muerte ante tal
prospecto. Aun Maria y José, los dos mas preparados, dudaron de llegar a verse

60



involucrados en el misterio de la Encarnacion. Aungue hay algo en cada ser humano que se
extiende hacia la vida y felicidad ilimitadas haciéndose uno con Dios, también hay algo en
nosotros que teme ser apabullado por su trascendencia. Por supuesto Dios es infinitesimal
asi como es infinito, tierno a la vez que poderoso. No hay peligro de este avance en
nosotros. Como el corazon saltando sobre las montafias en el Canto de Salomon, El es el
mas seguro de cualquier criatura.

Nuestra Sefiora es el corazon de la respuesta humana a Dios, porque Su
consentimiento es la fuente del consentimiento de cada uno. Nosotros nunca daremos el
consentimiento a Dios tan plenamente como podamos, hasta que entendamos qué significa
realmente el consentimiento de Ella. La Virgen dio el méas practico consejo de todos los
tiempos en su informal comentario a los meseros en la fiesta de bodas en Cana, “Hagan”
dijo, “lo que El les diga”. Eso fue precisamente lo que Ella hizo. Hacer la voluntad de
otro, es en esencia llegar a ser ese otro. Hacer la voluntad de Dios es perder nuestra
propia identidad desunida para consentir al hecho de la presencia interior de Dios. Es
saber de donde vienes y a donde vas. Es saber quién eres tu.

¢Das tu consentimiento para llegar a ser divino? Esta es la pregunta formulada a
nosotros el dia de hoy.

La segunda pregunta es mas concreta, “;Das tu consentimiento para que Yo, tu
Dios, pueda manifestarme en tu cuerpo?” jEs atemorizante! jSer Dios en todo lo que
decimos, hacemos y somos! Tal es el consentimiento radical que Nuestra Sefiora dio. La
Iglesia, en su incontenible ambicion por cada uno de nosotros, nos invita a hacer lo mismo.

-00-

61



Capitulo 25

Celebraciones de la presencia de Jesus
“LA FIESTA DE SAN JOSE”

“Asi fue el nacimiento de Jesus. Su madre Maria estaba comprometida para
desposarse con Jose, pero antes de que vivieran juntos, Ella se encontr6 encinta por el
poder del Espiritu Santo. José su esposo, que era un hombre justo y no queria exponerla a
la vergiienza, decidio rechazarla en secreto.” (Mateo 1: 18-19).

Asi como Abraham se convirtio en el padre de aquellos que tienen fe, renunciando a
la posibilidad de un sucesor, asi José llegd a ser el esposo de Maria, s6lo después de que €l
se dio por vencido en su plan parta desposarla. Esto es todo alrededor de la pérdida y el
hallazgo de Maria. Es un paralelo de la pérdida y el hallazgo de Jesus en el templo. José
habia destruido su corazon sobre el vivir con Maria como su mujer. Cuando su misterioso
embarazo dio al traste con su plan, él decidié que tenia que desistirse de la visién que se
habia formado sobre su vida—su plan de servir a Dios con Maria como su esposa. ¢Pueden
ustedes pensar en alguien mas dificil de darse por vencido que nuestra bendita Madre? La
causa de este corazon roto era JesUs en si mismo. Este es un significativo patron en la vida
cristiana. Posteriormente, José tuvo que pasar por la pérdida y el hallazgo de Jesus en el
templo; una aun mas profunda participacion en el Misterio de la Pasion, Muerte y
Resurreccion de Cristo.

Cada buscador auténtico de Dios, desde el inicio de los tiempos hasta el final del
mundo, tiene que pasar a través de este misterio interno de muerte y resurreccion, quizas
varias veces. EI amor de José por Maria y su vision de vivir con Ella—y después su amor
por JesUs y su vision de vivir con El—fueron sus dos grandes visiones, ambas dadas a El
por Dios, y ambas aparentemente quitadas por las circunstancias que Dios arreglo. Estos
fueron los dos ojos a los que tuvo que renunciar a efectos de ver con los ojos de Dios.
El tuvo que claudicar a su vision personal con el objeto de llegar a ser la Vision en Si
Misma. Esa es después de todo, la meta y términos de la Vida Cristiana.

iDios nos concede gente con gran vision! Por esto, quiero decir, hombres y mujeres
que se dedican ellos mismos a alglin gran ideal o propoésito. La ‘vision’ es lo que le da a la
vida ordinaria su direccion e invierte con ese propdésito. Como un recorrido a través del
desierto, pradera o mar—todas ellas imagenes de la vida ordinaria en la literatura espiritual-
-uno podra encontrarse con varios lugares de descanso: un oasis, un jardin de delicias
espirituales, o un puerto. Esta puede ser una ocasion de terrible tentacion para una persona
de gran vision. Uno parece haber arribado al final de la propia laboriosa jornada y todos los
inmensos esfuerzos propios parecen estar llegando a fructificar. En realidad, el lugar de
descanso se convertira en un lugar de veneno a menos gque uno se apresure a continuar
avanzando. La consolacidn espiritual es perjudicial cuando s6lo vio por su propia causa.

Pero ¢;como puede uno seguir avanzando? ¢Es renunciando a la vision? No
precisamente. Mas bien es estando anuente a hacerlo. Porque esa ultima renuncia es la
unica manera de movernos mas alla de lo que uno piensa que es la vision y aceptar lo que

62



realmente es. En otras palabras, es necesario renunciar a todas las propias ideas de cémo
alcanzar el lugar de la vision para llegar alla. Asi, a Abraham le dijo Dios en el momento
mas critico de su vida, “Lleva a tu hijo...Isaac a quien tu amas, y ve a la tierra de Moriah y
ofrécelo a él como ofrenda en una de las montaiias que Yo te diré” (Gen. 22: 2).
Parafraseando el texto, “Toma a tu gran vision, a tu ideal de la jornada espiritual y como
alcanzarlo, y ve al lugar que Yo te mostraré. Ahi, sacrificamela”.

La lucha para llegar a la ‘tierra de la visiéon’ si uno no se conforma con algo menos a
lo largo del camino, induce al desengafio o aun a lo que estd més cerca de la desesperacion.
Es como caer muerto. jTu mundo debe ser arruinado! jy ti con él! Tu idea de la vocacion,
de la travesia espiritual, de la Iglesia, de Jesucristo, ain de Dios en si mismo, debe ser
deshecha. EI meollo del predicamento humano que Jesus tomo por su propia cuenta,
no consiste simplemente en nuestros pecados personales. Es nuestra ‘condicion
pecadora’—todo lo que nos motiva solamente a reflejar la vision mas que a
experimentarla.

_00_

63



Capitulo 26

Celebraciones de la presencia de Jesus
“DOMINGO DE RAMOS”

“Cuando ellos se acercaron a Jerusalén y llegaron a Betfagé, al Monte de los
Olivos, Jesus envio a dos de sus discipulos diciéndoles: “Id a esa aldea y encontraréis una
asna atada y un borriquillo con ella; desatadla y traédmelos. Si alguien os dice algo,
respondedle, ‘el Serior los necesita, y enseguida los devolvera’.

Esto sucedid para que se cumpliera lo que habia dicho el profeta:

“Decid a la ciudad de Sion:

‘Mira, tu Rey viene a ti,

humilde montado en un asno,

en un borriquillo, cria de una bestia de carga”

Los discipulos fueron e hicieron lo que Jesus les habia mandado. Llevaron al asna y
el borriquillo, los cubrieron con mantas y Jesis mont6. Habia mucha gente, y unos
tendieron sus capas por el camino y otros tendian ramas que cortaban de los arboles. Y los
que iban delante y los que iban detrés, gritaban:

‘tHosanna al hijo del Rey David! ;Bendito el que viene en el nombre del Serior!
jHosanna en las alturas!’

Cuando Jesus entré en Jerusalén, toda la ciudad se alborot6. Muchos preguntaban,
-¢Quién es éste? Y la gente contestaba;

‘Es el profeta Jesus, el de Nazareth de Galilea’ (Mateo 21: 1-11).

Algunos de los fariseos, ante el gentio, le decian a El, ‘Maestro, reprende a tus

discipulos’. El les respondio, “Yo os digo, que si estos callan, las piedras gritardn”. (Lucas.

19: 39-40).

Este evento constituye el triunfo terrenal de la vida y ministerio de Jesus. La
multitud lo estaba siguiendo después del gran milagro que realizo al levantar a Lazaro de la
muerte. Las hermanas de Betania y Léazaro eran al parecer bien conocidos. A medida que el
gentio crecia, Jesus sintié que su Padre le estaba pidiendo acceder a esta aclamacién. El se
sent6 en la bestia de carga. Por primera vez, hasta donde sabemos, EI mont6 al lomo.
Estaba ligeramente arriba de la multitud y todos podian verlo. La gente comenzd a cortar
ramas de los arboles y las tiraba a Su paso frente a El. Su entusiasmo se volvié contagioso.
Toda la ciudad se precipit6 por la emocion. La multitud estaba batiendo palmas, cantando y
aclaméandolo como Hijo de David, el rey de Israel de tiempos pasados, y padre del Mesias.
Las palabras claramente indicaban una visitacién divina. Esa es la razon por la cual los
fariseos le demandaron, ‘Pide a tus seguidores que dejen de gritar; te estan haciendo igual a
Dios’. El les responde, “Yo os digo que si ellos se aquietan, las piedras gritaran”. Toda la
creacion estaba dando testimonio de que el final de Su vida se acercaba, El que es la fuente
de todo lo que existe.

64



Los tumultuosos gritos y aplausos de la inmensa multitud, forman el antecedente de
la increible entrada a Jerusalén. Cuando El lleg6 a la cima del Monte de los Olivos, la
procesion se detuvo, y Jesus llord sobre Jerusalén. El lloré porque la ciudad no pudo
percibir la gran oportunidad que estaba a punto de perder. El estaba bien consciente de que
las autoridades estaban planeando su muerte, y que las adulaciones que estaba recibiendo,
podrian convertirse pronto en condenacion. El superficial entusiasmo de la multitud tenia
un sonido vacio.

Nada pudo tener las peores relaciones publicas que tener a la celebridad del
momento llorando a lagrimas, especialmente cuando estas tratando de convertirlo en un rey
0 en un Dios. Jesus lloro debido a la profunda tragedia que s6lo Sus ojos eran capaces de
percibir. “Jerusalén”, sollozo, “Si tan sélo hubieras conocido el tiempo de tu visitacion.
Ahora es demasiado tarde”. De aqui que la ciudad que tanto amd, estaba condenada a

padecer total destruccidn. No conocio el tiempo de la divina visitacion.

JesUs es el paradigma de la humanidad, el ser humano universal, la idea de Dios de
la naturaleza humana con sus enormes potencialidades. De acuerdo al gran himno de Pablo
a la humildad de Dios, la divina Persona de la Palabra, fuente de todo lo que existe, no se
aferrd a su divina dignidad o prerrogativas, sino que las dejo fuera. En Dios parece haber la
necesidad de no ser Dios. En la creacion, Dios, en un sentido, muere porque ya no esta
solo; estd completamente involucrado en la evolucion de estas criaturas a quienes El ha
hecho tan amorosamente.

Cristo se vacié a si mismo del divino poder que lo podria haber protegido y se abrié
a si mismo en total vulnerabilidad extendiendo los brazos en la cruz para abrazar a todo el
sufrimiento humano. En el mayor sentido real, nosotros somos también el cuerpo de Dios;
somos igualmente una nueva humanidad en la cual la Palabra se hace carne; nosotros
podemos asimismo ponernos al servicio de la divina Palabra. Por consiguiente, Dios esta
experimentando la vida humana a través de nuestros sentidos, nuestras emociones y
pensamientos. Cada uno de nosotros puede dar a la Palabra eterna una nueva manera en la
cual Esta descubre su propio potencial infinito. Entonces Dios se conoce en nosotros y
experimenta la condicion humana en todas sus ramificaciones. La Palabra vive en
nosotros, 0 mas exactamente, jnos vive! Nosotros estamos incorporados a la ‘nueva
creacion’ que Cristo ha traido al mundo al convertirse en ser humano. Nosotros
dejamos atras al falso-yo y la solidaridad con Adéan, lo cual es solidaridad con el pecado,
muerte y miseria humana. Jesus nos invita a experimentar su conocimiento del Padre, el
Abéa de la infinita preocupacion, el Dios que trasciende al sufrimiento y al gozo, y se
manifiesta igualmente en ambos.

Cristo en el jumento, recibiendo los vitores del gentio, se transporta hacia su muerte.
Esta es la manera de revelar el corazon de Dios de una vez para siempre, de tal manera que
nadie pueda dudar aun de Su infinita misericordia. El sacerdote dice sobre el pan y el vino,
“Este es mi cuerpo”. El poder de estas palabras se extiende a cada uno de nosotros
como Cristo aviva y celebra su gran sacrificio en nuestros propios corazones diciendo,
“Tu eres mi cuerpo”, “Tu eres mi sangre”. Tu, con toda la humanidad, son una
manifestacion en la carne, de la nueva creacion.

65



Capitulo 27

Celebraciones de la presencia de JesUs
“JUEVES SANTO”

“Entonces (Jesus) echo agua en una vasija y comenzo a lavar los pies a sus
discipulos y a secarselos con una toalla alrededor de su cintura”  (Juan 13: 5)

El texto, leido en la liturgia durante la Cuaresma, tiene la intencién de facilitarnos el
entendimiento de los sagrados misterios de Semana Santa. Pensemos en la mujer penitente
quien lavo los pies de Nuestro Sefior con sus lagrimas, y en Maria de Betania, quien ungio
Sus pies con perfume. Era la costumbre de ese tiempo lavar los pies de un invitado, ofrecerle
un beso de bienvenida y ungirle la cabeza con 6leo. No era la costumbre sin embargo, besar
aquellos pies, o lavarlos con las propias lagrimas, ni aplicarle 6leo precioso de gran precio en
los pies méas que sobre la cabeza del invitado. ¢Por qué de tales extremos de parte de aquellas
dos devotas mujeres?

Ellas, evidentemente quisieron demostrar que no se trataba de un invitado ordinario.
Seguramente la divina bondad, quien alabd la extravagancia de aquellas dos mujeres, no
podria menos que ofrecerte a ti y a mi la ordinaria cortesia, si nos invita a Su mesa de
banquete.

Con este antecedente en mente, nosotros podemos entender porqué Jesus lavo los pies
de sus discipulos. Ellos iban a ser sus invitados a la primera cena eucaristica, justamente
como nosotros lo somos en la conmemoracion de la misma. Esta participacion en el cuerpo 'y
la sangre del hombre-Dios, es el compromiso de un mas grande banquete: el comer y beber
de la vida inmortal y amor en el eterno banquete del cielo, donde nuestro nutriente sera la
divina esencia en Si misma.

Pero como invitados a la mesa de banquete del Sefior en este mundo, y como
receptores de la divina hospitalidad, los discipulos tuvieron que recibir al menos las
ordinarias sefiales de cortesia; esto es, el lavado de pies, el beso de bienvenida, y la uncion
con o6leo. Estas tres acciones forman un todo organico. Omitiendo cualquiera de ellas, habria
tenido que fallarse en cortesia, algo que el Padre nunca haria a las visitas invitadas a su cena.
Estas tres sefiales de cortesia corresponden a tres etapas de la iniciacion cristiana.

Primero viene el lavado de los pies, simbolo del Bautismo, el cual debe preceder a la
Eucaristia. Esta Ultima representa al beso de bienvenida, la intimidad de la unién, y el mutuo
compartir de amor profundo. La uncion de la cabeza con oleo perfumado, sugiere la gracia
del sacramento de la Confirmacion. Jesis no ungio la cabeza de sus discipulos en esta
ocasion porque el Espiritu ain no les habia sido enviado. Después de Su pasion y
resurreccion, sin embargo, esta cortesia culminante fue obsequiada.

En nuestro caso, no obstante, estd siendo obsequiada en cada recepcion de la
Eucaristia, particularmente en la renovacion anual del misterio de la Pascua. Hemos visto a
Juan descansando en el pecho de Jests en la Ultima Cena, un simbolo presagiando y
anticipando esta gracia. La uncién de Jesus por Maria de Betania, apunta hacia la efusion del

66



Espiritu sobre El y sobre todos sus miembros, especialmente aquellos que tienen parte en la
cena. Pero a Juan le fue dada la realidad méas all& del simbolo. Descansando en el pecho de
Jesus, recibid la gracia, de la cual la uncion de la cabeza con 6leo es el signo externo.

Estos recordatorios de la divina hospitalidad, de la inconcebible cortesia que Dios ha
extendido hacia nosotros, nos hacen aproximarnos al Misterio Pascual con corazones
humildes y agradecidos. (Como podemos agradecerle al Sefior por esta invitacion, por la
increible profundidad de este compartir?

Habiendo purificado nuestros corazones por la accién de la gracia de nuestro
Bautismo y esperando con ansia la plenitud del Espiritu que esperamos recibir, consumimos
la carne de Cristo, la cual, como carbdn vivo alberga dentro de Si la eterna flama del Espiritu.
A medida que recibimos a JesUs en nuestros corazones, nuestro ser intimo es
incendiado, y somos puestos en direccion de la mas profunda realidad de la vida
humana, la presencia de la Santisima Trinidad en la profundidad de nuestro espiritu.

_00_

67



Capitulo 28

Celebraciones de la presencia de Jesus
“LA VIGILIAPASCUAL”

“Aleluya, Aleluya, Aleluya”  (Salmo responsorial de la Vigilia de Pascua de Resurreccion)

Cuando escuchas el triple ‘Aleluya’ que nos introduce a la estacion de Pascua en un
estallido de gozo, ¢qué realmente escuchas? ;Qué sucede dentro de ti cuando escuchas esas
estremecedoras aclamaciones?

¢Solamente escuchas el sonido Aleluya y piensas, ‘qué bello’? O te dices a ti mismo
‘mira a ese pobre hombre que estd tratando de cantar, ;por qué no toma alguna clase de
canto? Puede que tengas razon, pero si solamente esa es tu reaccion, te podrias perder las
gracias especiales de esa ocasion.

Quizéas tus pensamientos giran alrededor del significado de la palabra Aleluya,
recordando que significa algo asi como ‘Hurra’, “Viva’, ‘Bravo’,--un clamor de victoria—y
ta reflexionas, jEsta es la Pascua! jDebo regocijarme! Quizés algunos de ustedes perciban un
espontaneo gozo con el pensamiento del triunfo de Cristo sobre la muerte; un apacible
sentido de gratitud a Dios por esta benevolencia; o un sentimiento de cuanto El te ama, o qué
tanto tu lo amas a El.

TU podrias experimentar algo como un volcan explotando dentro de ti--un tremendo
estallido de gozosa energia viniendo desde lo mas profundo de ti, que te causa olvidarte de
todos tus pensamientos, de la fatiga de la tarde de la Vigilia Pascual, y lo que sucede més
adelante.

Si ta tienes tal experiencia, estas bien preparado para celebrar el Misterio Pascual.
Tocas la realidad por la cual todos los simbolos de la liturgia de esa noche estan
tartamudeando. Penetras el misterio de la resurreccion de Cristo. Te identificas con Cristo
cuando te olvidas de ti mismo y te llenas de Su gozo.

¢Jesus, experimentd algo similar cuando el Espiritu Santo lo alcanzé en el sepulcro,
tomando y levantando su cuerpo mortal y divinizandolo? ;Penso El, “Estoy levantandome
del sepulcro” o “estoy vivo”? ;O fue justamente la experiencia de vida—mas alla de
palabras, pensamientos o sentimientos? jExperiencia pura! jGozo puro! jVida plena!

Cualquiera que responde al sonido del Aleluya con la pura experiencia de unidad con
Cristo, ha entendido la Resurreccion. Aquellos que no han experimentado esa unién adn, no
deberian tener duda, ni vacilacion de que Dios los esta llamando a esta experiencia. EI nos
estd llamando, especialmente a través de esta celebracidn litdrgica de Su resurreccién, para
convertirnos en lo que el Bautismo ya nos hizo. El Bautismo ha sido hecho para nosotros.
Nada hicimos para tenerlo—ni siquiera si fuimos bautizados ya adultos. Es don puro de Dios.
La vida eterna ha comenzado en nosotros. Somos los hijos de Dios, incorporados al cuerpo
de Cristo; su Espiritu habita en nosotros. Todos nuestros pecados son perdonados. La
oscuridad de nuestra ignorancia y la debilidad de nuestra voluntad estan siendo sanadas. Y si

68



algo nos esta faltando, Cristo, quien esta intercediendo por nosotros en el cielo a la derecha
del Padre, nos lo daré tambien.

Estamos respondiendo a esta intuicion si, al momento de escuchar el Aleluya, nos
identificamos con Cristo; El es nuestro por el Bautismo. Solamente nos resta llegar a ser lo
que somos Yy disfrutar lo que poseemaos.

El poder de esta noche sagrada disipe todo mal, se lleve nuestras culpas, restituya la
inocencia perdida... (Proclamacion Pascual—EXultet).

La liturgia de la Vigilia Pascual nos despierta a la comprension de Cristo levantado en
nuestros corazones por medio de una serie de imagenes, palabras y simbolos. EI magnifico
himno en honor del fuego Pascual conocido como el Exultet, explica lo que estd sucediendo
dentro de nosotros por medio de estos ritos simbolicos. Esta sagrada Vigilia es en si misma el
signo principal, a medida que nos recuerda toda la historia de la salvacion, especialmente el
pasaje del pueblo de Israel a travesando el Mar rojo, del cual leemos en la segunda
ensefianza. La liturgia de esta noche esta tratando de prepararnos para el Bautismo o para la
renovacion del Bautismo vy, para efecto de entender qué significa esa gracia, llevarnos al
conjunto de la historia sagrada. El poder salvador de Dios est4 vigorosamente presente en el
Bautismo al igual que lo estuvo durante el paso de los israelitas por el Mar Rojo, y
justamente como lo esta en nuestro pasaje de esta noche de la oscuridad hacia la luz.

Hay dos momentos principales en estos ritos sagrados a los que debemos aferrarnos
para efectos de entrar profundamente en la renovacion de nuestras promesas bautismales.
Antes que nada, echemos un vistazo a lo que sucedié tempranamente en esa tarde. En la
bendicion del Fuego Nuevo, rezamos: “Oh Dios, bendice este fuego nuevo para disipar la
oscuridad de nuestros corazones y mentes. Conducenos con esta luz como Ta condujiste a
Moisés y a su gente a través del Mar Rojo. Enciende en nosotros el fuego de tu Gloria”.

El Fuego Nuevo es el simbolo del poder del Espiritu Santo brotando de la tierra
en la cual se derramé la sangre de Cristo. Una flama es tomada de ese fuego para encender
el Sirio Pascual y rezamos de nuevo: “Disipe la luz del Cristo Resucitado las sombras de
nuestras mentes y corazones”. En la unién de la flama con la mecha, celebramos el momento
en el cual el espiritu de Cristo reingresa a Su cuerpo y El resurge en gloria desde la muerte.
De aqui que el fuego pascual esta claramente identificado como la resurreccion de Cristo
entre nosotros. Este simbolo comunica lo que nosotros celebramos esta noche—el misterio
que tiene lugar interiormente mas alla de simbolos, por el cual todos los simbolos y palabras
estan disefiadas para conducirnos.

Recordemos qué pasa a continuacion. Habiendo identificado a Cristo como el pilar de
fuego que condujo a los israelitas en su travesia, nosotros también atravesamos el Mar Rojo,
simbolizado por la procesion por el largo corredor en completa oscuridad. Esa procesion es
para cada uno de nosotros un nuevo evento salvifico. Al igual que los egipcios, simbolo de la
tirania del pecado, fueron totalmente destruidos cuando trataron de perseguir a los israelitas
fugitivos dentro del Mar Rojo, asi, nuestros pecados y culpas son destruidos una vez mas y
mas profundamente que nunca.

Existen muchas noches oscuras. La manera de distinguir la oscuridad del pecado, de
la divina oscuridad, es fe en Cristo resucitado. A medida que entramos al templo y otras luces
son encendidas de la flama del cirio pascual, la luz comienza a extenderse e iluminar la
oscuridad, no por hacerse mas brillante, sino por ir comunicando su propia luz. A medida que

69



cada uno de nosotros recibe la flama, la luz se extiende a todo el edificio y todos son
iluminados. La luminosa flama que sostenemos en nuestras manos es el simbolo de lo que
nos sucede interiormente; Cristo resucita en nuestros corazones—y jnosotros lo
percibimos! No es una cuestion de emocion, sino de conviccion. Cristo destruye nuestras
maldades y nos trae, a través de la procesion en el corredor oscurecido, a un nuevo nivel
de inocencia y a un nuevo nivel de participacion en Su divina luz. EIl Exultet proclama
con espléndida confianza en el Cristo glorificado, que ésta es la noche en la cual el poder
espiritual nos ha sido dado por el Cristo resucitado. La vela encendida que llevamos en las
manos es el simbolo de nuestro poder para vivir la vida naciente de Cristo. Estos eventos
tienen lugar en un nivel de fe, esperanza y amor —ninguno de los cuales es percibido
inmediatamente por nuestros sentidos, imaginacion, o emociones. Pero ellos son reales, tan
reales como el pueblo de Israel pasando por el Mar Rojo, y justamente tan reales como Cristo
emergiendo de la muerte. Es la misma accion salvadora de Dios que tuvo lugar en el Antiguo
Testamento, que fue cumplida en el Nuevo, y es ahora nuestra en la celebracion del misterio
Pascual.

Los ritos sagrados no son un atajo que utilizamos para alcanzar al divino
misterio; ellos son algo que nosotros atravesamos para alcanzar la fe en el Cristo
viviente. Es asi que el Exultet canta con buena razén “;Oh santa noche, Oh bendita noche,
Oh noche que has disipado la oscuridad del pecado!”. La liturgica oscuridad de esta sagrada
noche es la divina oscuridad que es comunicada a nosotros, mas alla de los sentidos y de la
razén, la vida divina que sera completamente nuestra en la eternidad. El poder de la
resurreccion de Cristo, simbolizado por el cirio Pascual y por nuestra participacion en su
flama, es comunicado a nosotros interiormente, y nos convertimos en beneficiarios de Su
poder para disipar el mal, para lavar nuestras culpas, y restaurar la inocencia. Inocencia en el
sentido escritural, es intimidad con Dios el Padre. El retorno a la filiacion es el primer
fruto de la Resurreccion de Cristo. Mientras nos abrimos a la divina luz, la cual se hace
mas luminosa a medida que revela la vida divina dentro de nosotros, el misterio de la vida
divina se convierte en el tema central de esta estacion Pascual.

_00_

70



Capitulo 29

Celebraciones de la presencia de Jesus
“LAASCENSION”

“Cuando todavia estaba con los apostoles, Jesus les advirtio que no debian irse de
Jerusalén. Les dijo: “Esperad a que se cumpla loa promesa que Mi Padre os hizo y de la
cual Yo os hablé. Cierto es que Juan bautizé con agua, pero dentro de pocos dias vosotros
seréis bautizados con el Espiritu Santo. (Hechos, 1:4-5)

En el dia de la Ascension, nosotros nos regocijamos en el triunfo de nuestro Sefior
Jesucristo, en Su exaltacion al lado derecho del Padre y la glorificacion de Su naturaleza
humana. Nos regocijamos igualmente en su venida invisible como Espiritu Dador-de vida en
nuestros corazones. El desaparece pero regresa de nuevo. Desaparece de este mundo visible,
pero sélo para volver a entrar en las profundidades de cada corazén humano, y alli a
invitarnos a la experiencia del fruto maduro de Su resurreccion en el desbordante poder del
Espiritu Santo. Ahora el Sefior comienza a dar a conocer al Divino Espiritu en los corazones
de aquellos que creen, y experimentamos al Espiritu Santo brotar de nuestro ser intimo y fluir
a través de nuestra naturaleza humana integra. Nuestros pensamientos, nuestras emociones,
nuestros mismos cuerpos estan resplandecientes con el E. Santo. Las alabanzas del Dios
viviente salen a borbotones sobre nuestros labios, no justamente de nuestros propios
corazones, sino del corazén de Dios en si mismo, habitando dentro de nosotros.

“A ustedes”, dice Jesus a sus discipulos, “les son dados a conocer los misterios del
Reino de Dios”. El Reino de Dios es el apogeo de luz, vida y amor que ha sido
desencadenado en nosotros por el poder de la Resurreccién y firmemente establecido por la
gracia de la Ascension. Es imposible sobreestimar el poder espiritual que ahora esta actuando
dentro de nosotros. “Esperen en Jerusalén”, dice JesUs, “por el poder que viene de lo Alto”.

“Nuestro Dios es un fuego consumible” nos dice el profeta. Hoy podemos decir
que nuestro Dios es energia ilimitada, una explosion nuclear que nunca termina Es
ilimitada porque su fuerza esta en Dios y es Dios. El amor divino es poder verdadero, pero lo
opuesto al control 0 manipulacion. Es el poder de dar sin interrupcién y sin un final. Como el
sol, nunca para de radiar energia, luz y dar-la vida. Aun y cuando cada uno cierre la
cortina para esconderse del sol, éste continGa vertiéndose hacia fuera. El sol es una buena
imagen de Dios como ‘un fuego que se consume’. El divino amor es la emanacion de luz,
vida y amor sin interrupcion, y no es en modo alguno desanimado por cualquier clase de
resistencia. Este, continda viniendo.

¢Cual es nuestra respuesta a la gracia de la Ascension? Mediante las lecturas que nos
preparan para esta fiesta, JesUs propone un nuevo entendimiento del mandamiento del amor.
El ha confirmado las ensefianzas del Viejo Testamento, las cuales son el corazon de la
verdadera moralidad, que debemos amar a nuestro préjimo como a nosotros mismos. Ahora
El nos da un nuevo mandamiento: amar a los deméas como El nos ha amado, lo cual es algo
infinitamente mas demandante. Amar a nuestro préjimo como a nosotros mismos, es el mas
alto logro del amor humano. Pero Cristo nos esté pidiendo no solo el amor humano, sin duda

71



noble, sino el amor divino en Si mismo. ElI amor divino es la capacidad de amar sin
limitacion alguna, y mantenernos amando aun y cuando todas las cortinas en el mundo
estén cerradas contra nosotros. Es amar a nuestro projimo con aceptacion incondicional.
Amar a nuestro pr6jimo como a nosotros mismos es la ley del amor humano. Es el acto de
dar y recibir afecto, y ser amado en reciprocidad. Consecuentemente esta relacionado con la
gratificacion de amar.

Amar como Jesis nos amo a nosotros es amar con Amor Divino, con el amor de las
personas de la Sma. Trinidad, el cual es total auto-ofrenda. Ellos no aman para recibir amor
a cambio, sino porque es parte de la naturaleza del Divino Amor el dar, verterse hacia fuera,
el ofrendarse, y hacerlo no por otra razén sino porque es Don puro. Nosotros también
debemos amar, no con el objeto de conseguir algo, sino porque estamos llamados a ser
agentes del amor divino, a identificarnos con éste, y a ser canales para esta inmensa
energia, hasta que el mundo sea transformado por Cristo, y El sea todo en todo. Nos
ofrendamos, no porque asi lo escojamos, sino porque Jesus nos ha escogido y nos ha
mandado a amar como él nos ha amado.

Cuando dos 0 més personas se aman entre ellas, estan unidas. Pero aquellos que son
Ilamados al amor divino, son llamados a la unidad. “Padre, que ellos sean uno, como Tu y
Yo somos uno”. La energia del divino amor ha sido introducida a nuestros corazones en el
Bautismo e incrementada por la Eucaristia y por la celebracion anual de la Resurreccion.
Ahora, en esta fiesta de la Ascension, estamos invitados a entrar mas profundamente
aun en el misterio de la vida divina, el cual es el infinito intercambio del amor divino. El
amor de Cristo esta presente en nosotros como una inmensa energia espiritual. El Sefior Jesus
nos pide ejercitarla y transmitirla hasta que sea nuestra vida total. Entonces El sera todo en
todo en nosotros. El seré lo que es—el Cristo glorificado.

_00_

72



Capitulo 30

Celebraciones de la presencia de Jesus
“LAASUNCION”

“Y Maria dijo: “Mi alma proclama la grandeza del Serior, se alegra
mi espiritu en Dios mi salvador, porque Ha mirado la humillacion de su esclava. Desde
ahora me llamaran dichosa todas las generaciones, porque el Todo-Poderoso ha hecho
grandes maravillas por mi, Su nombre es Santo...”. (Lucas,1, 46-49)

Hay tres maneras en que nosotros podemos considerar esta fiesta. Primero
podemos discutir lo que la fiesta conmemora. Conmemora el hecho de la Gloria de Nuestra
Seriora. Este es el significado para ella.

Nosotros podriamos considerar cuél es el significado para cada uno. Todo el
impulso de nuestra historia personal como cristianos es llegar a ser lo que Ella es.
Nosotros también vamos a ser tomados hacia arriba en cuerpo y alma en la resurreccion.

El tercer punto de vista es el mas dificil de discutir, y ese es lo que la
festividad realmente significa. Es el aspecto mas importante de esta fiesta.

La Asuncion de Maria es una erupcién dentro de nuestro limitado rango de
percepcion de algo que necesitamos desesperadamente conocer y experimentar en nuestro ser
intimo. El mensaje es que resulta ser seguro ser humilde. Es seguro aceptar nuestra
poquedad, y lo que humanamente hablando resulta mas desconcertante, el sentimiento de ser
‘nada’.

En su Magnificat Nuestra Sefnora proclamo: “Dios ha mirado complacido a su
humilde esclava en su poquedad”. Esta no ha sido solamente una declaracion piadosa;
emerge de una gran profundidad de experiencia y conocimiento. Ella conocia que esto era un
hecho. Ella no temia conocerlo; por el contrario, encontr6 que era la fuente de su gozo,
“...Mi espiritu se alegra en Dios mi salvador...”. Ella no estaba confundida por necesitar un
salvador. Estaba plenamente descansando en el centro de Su pequefiez.

Tan pronto como uno acepta ser una criatura, uno entra en la actividad
creativa de Dios. Aceptar ser una criatura es estar limpio del falso-yo, ser inmaculado.

Santo Tomdas nos dice que “el alma humana es una cierta capacidad para
Dios”. Esta capacidad ha sido unida a un cuerpo material. Quizas podriamos definir a un ser
humano como la vacuidad con una figura. La Asuncién de Maria es la presencia de Dios
llenando esa figura. Su espacio se convirtio en el espacio de El, y éste, se convirtié en el de
Ella. En la medida en la cual permanecemos en nuestra vacuidad, permanecemos en
Dios. Y en la misma medida El puede comunicarse a Si mismo a los demas a través de
nosotros.

Este es el patron de la vida humana de Nuestro Sefior como El lo explica en el
Evangelio de Juan. La Palabra Eterna proviene del Padre sin ninguna separacion. El avanza
dentro del mundo sin haber dejado al Padre. El trabaja en este mundo mientras

73



permanece en perfecto descanso en el pecho del Padre. El actlia, pero siempre
permanece unido a Su fuente.

Jesus, la Palabra hecha carne, recomienda que nosotros también actuemos sin
nunca perder la conciencia de nuestra fuente. “El Padre, que me ha enviado, tiene vida, y yo
vivo por El. De la misma manera, el que me coma vivira por mi” (Juan 6, 57). Asi como Jesus
estd unido al Padre como Su Fuente, igualmente nosotros estamos unidos a Jesds como
nuestra Fuente. ;Cémo? De la misma manera que Nuestra Sefiora puso en practica y
ahora comparte con nosotros a través de la gracia de Su Asuncién—Ila aceptacion de
nuestra insignificancia.

_OO_

74



