Thomas Keating
y Betty Sue Flowers

Heartfulness:

Transformacion en Cristo

UU@ flADY

Frn




Contenido
Prélogo
Prefacio
Conversacion 1. La Busqueda de la Felicidad
Conversacion 2. La Condicion Humana
Conversacion 3. La Oracion Centrante
Conversacion 4. El Pecado
Conversacion 5. El Sufrimiento
Conversacion 6. La Redencion
Conversacion 7. El Amor y la Trinidad
Conversacion 8. La Inhabitacion Divina
Conversacion 9. La Transformacion Divina
Epilogo

Sugerencias Para Profundizar en otras obras de Thomas Keating



Una Conversacion entre Thomas Keating y Betty Sue Flowers

Nuestra Senora de Showmass

El Padre Thomas Keating reside en el Monasterio de San Benito, que es donde se
encuentra el precioso icono de Nuestra Sefiora de Snowmass. Escogimos esa imagen para
la serie titulada “Heartfulness: Transformacion en Cristo” debido a la profunda conexion
entre el Monasterio de San Benito y Contemplative Outreach. También porque ella
simboliza la plenitud del amor entre el Hjjo y la Madre.

Dios nos llama a unirnos en ese amor...
tan tierno,
firme,
acogedor,

y de completa entrega.



Nota de Traduccién:

Es muy dificil, casi imposible, traducir al espafiol el titulo de esta obra, ya que el
término “Heartfulness” es poco usual en inglés y no aparece en la mayor parte de
los diccionarios. Se trata, mas bien, de un neologismo creado por el Padre Thomas
Keating para distinguir la Oracion Centrante de la practica conocida como
Mindfulness, que ha sido traducida como “Consciencia,” “Atencién” o que
simplemente ha conservado en espafol su nombre original en inglés. Mindfulness
frecuentemente se identifica con una disciplina meditativa basada primordialmente
en la concentraciéon mental.

Una traduccion literal nos llevaria a considerar algo asi como “plenitud de corazén.’
Es importante aclarar, sin embargo, que cuando el Padre Thomas se refiere al
“corazéon” (“heart,” en inglés) no lo hace considerandolo exclusivamente como la
sede de la afectividad y las emociones, sino que, en este contexto, significa el
centro de la totalidad de nuestro ser, un 6rgano de percepcién espiritual, intuitiva,
abarcadora e inmediata, que transciende e integra tanto lo racional como lo
puramente afectivo. Se trata de la disposicion de estar plena y simplemente
presentes para poder ver o percibir con y desde la totalidad de nuestro ser. En su
Cantico Espiritual, San Juan de la Cruz aclara: “El corazén significa aqui el alma.” Es
decir, el centro del ser.

Nuestro equipo de traduccion consideré6 muchos otros titulos posibles (Plenitud de
Ser, Con Todo el Corazon, Presencia Plena, entre otros) pero finalmente no
encontramos otro término mas feliz para el titulo de la version espafiola de esta
obra que el original en inglés: Heartfulness: Transformacion en Cristoy asi lo
ofrecemos a los lectores, con las salvedades sernaladas en esta nota.



Dedicatoria de esta traduccion

Extension Contemplativa Internacional ofrece esta version espanola del libro
Heartfulness: Transformacion en Cristo, como muestra de agradecimiento al
Monasterio de San Benito y su comunidad, que tanta hospitalidad, amor y
sabiduria nos han brindado siempre. Sus monjes son y han sido una muestra
viva de lo que significa heartfulness.




Prologo

Por Gail Fitzpatrick-Hopler

Durante los ultimos 25 anos, Contemplative Outreach/Extensién Contemplativa se
ha dedicado a transmitir la tradicion viva de la herencia contemplativa cristiana por
medio de las ensefianzas del Padre Thomas Keating y de programas que apoyan la
experiencia contemplativa en la vida cotidiana. Después de mas de un cuarto de
siglo de crecimiento, nos complace presentarles una nueva serie de videos,
Heartfulness: Transformacion en Cristo, asi como este libro complementario a los
videos.

Tanto la serie como este libro, que recoge una version editada de las
transcripciones, nos muestran al Padre Thomas Keating y sus sabias percepciones
mas recientes, compartiendo acerca de temas importantes: la busqueda de la
felicidad, la condicion humana, la oracién centrante, el pecado, el sufrimiento, la
redencién, el amor y la Trinidad, la Inhabitacion Divina y la transformacién divina. La
entrevistadora, Betty Sue Flowers, elicita del padre Thomas sus comentarios acerca
de la importancia del silencio y la practica contemplativa como medios para abrir el
corazon, la mente y todo el ser a Dios o la Realidad Maxima.

Como dice el padre Thomas en su libro reciente Dios se Manifiesta: "En este
momento hay alrededor de 2 mil millones de cristianos en el planeta. Si una parte
significativa de ellos abrazara la dimension contemplativa del evangelio, la sociedad
global emergente experimentaria un poderoso impulso hacia la paz duradera. Sin la
dimension contemplativa de la religion cristiana, el evangelio no se predica
adecuadamente.

Creemos que la renovacién de la tradicion contemplativa cristiana en nuestra época
es esencial para la supervivencia de un mundo en el que el sufrimiento y la division
se hacen evidentes por todas partes. El noticiero de las seis de la tarde es un
perfecto ejemplo. El mundo exterior no ofrece soluciones, sélo disoluciones.
Nuestra Unica esperanza es fortalecer nuestro mundo interior, una vida en Cristo.

La practica regular de la Oracién Centrante es una forma contemporanea de entrar
en la tradicion viva de la transformacion en Cristo. “Heartfulness” es mucho mas
que apertura del corazén. Es una forma de expresar el fluir conjunto de la apertura
de la mente, el corazén y de todo el ser como sostén de nuestro compromiso
contemplativo.

Grabado durante un periodo de dos dias y en nueve horas de sesiones de
entrevistas, el Padre Thomas guia al lector hacia la comprensiéon de la dimensién



contemplativa del Evangelio y sus implicaciones y aplicaciones para la vida diaria.
Les sugerimos que saboreen esta experiencia, que participen de ella gradualmente,
y que permitan que el significado mas profundo de su contenido se les revele a
través de multiples lecturas, intercambios y discusiones en grupo y que, mas tarde,
lleven su significado al corazén en una experiencia de profundo silencio. Les
recomendamos acercarse al material siguiendo los movimientos de la Lectio Divina,
es decir, leyendo con los ojos del corazén, reflexionando, respondiendo en el
corazon y regresando al silencio, para luego repetir ese suave movimiento una y
otra vez. Es posible que deseen utilizar la serie y este libro complementario como
guia durante un retiro personal de Oracion Centrante. No se preocupen si no
comprenden todos los conceptos teoloégicos de una vez... el mensaje los encontrara
dénde se encuentren.

Esperamos que Heartfulness les brinde apoyo y guia en su travesia espiritual, y le
pedimos al Espiritu que les revele lo que sea mas necesario en este momento para
su crecimiento en la vida contemplativa.

Heartfulness fue preparado con mucha oracién y unciéon. El padre Thomas y los
editores les ofrecemos nuestro apoyo de oracién en su proceso de consentir a una
relacion mas profunda con Dios. Que reciban abundantes bendiciones y que cada
uno de ustedes sea una bendicion para su familia, amigos y seres queridos, y que
sean transformados en Cristo, para el beneficio de toda la creacién.



* 2

-
~ .Ggh\ -

: .\@,' )

’l_".\d ‘

Vitral de Nuestra Seiora de Snowmass en la Capilla del Monasterio de San Benito



Prefacio

Por Betty Sue Flowers

Los espectadores de los videos de Heartfulness descubren que, a menudo, el padre
Thomas dice algo tan esclarecedor que anhelamos detenernos y pensar en ello, asi
como poder regresar a ese tema para reflexionar y comprender mas
profundamente. Prestar ese tjpo de atencion abierta es dificil en el contexto de una
conversacion. Esta version editada de las transcripciones nos ofrece otra forma de
experimentar la conversacion de Heartfulness: una manera de permitir que la
conversacion penetre y eche raices en el corazon.

‘:‘
\:‘
‘:‘
\:‘
‘:‘
\:‘
‘:‘
\:‘
‘:‘
\:‘
t:‘
t:‘
3N
t:‘
3N

L)
L)

Me encontré por primera vez con la obra del Padre Thomas a través de sus efectos
en una clase de estudiantes a los que ensefiaba en el Seminario Episcopal del
Suroeste en Austin, Texas. Como antigua profesora de inglés, habia ensefiado
literatura mundial durante muchos anos y ahora impartia clases sobre las religiones
del mundo utilizando un enfoque académico, mas bien que espiritual o religioso.

Si bien muchos de los estudiantes del Seminario eran ejemplares, la ultima clase
que enseiié alli era bastante especial. Desde el primer dia me di cuenta de que los
estudiantes de la clase eran —bueno, es dificil describirlo exactamente... Estaban
hondamente presentes. Habia una atencién tranquila y una especie de alegria
profunda. Eran jovenes, pero notablemente maduros. ;Cémo explicar esto?

A mitad del semestre, surgié una discusion sobre la meditacidon budista y el hecho
de que casi todos los estudiantes de la clase eran practicantes de una forma de
meditacién cristiana llamada Oracion Centrante, aprendida de las obras del Padre
Thomas Keating. Inmediatamente después de la clase, fui a la libreria del Seminario
y encontré Mente Abierta, Corazon Abierto: La Dimension Contemplativa del
Evangelio. Poco después conoci al Padre Keating en una conferencia. Su presencia
plena y gozosa me confirmé que habia un regalo en la practica de la Oracion
Centrante que él enseiiaba, asi como en sus escritos.

Unos afios mas tarde, una estudiante de esa clase, Mary Anne Best, que trabajaba
en estrecha colaboracion con Contemplative Outreach, una organizacion dedicada a



hacer accesibles la Oracién Centrante y las obras del Padre Thomas, me pidi6 que
participara en una serie de entrevistas grabadas que titulamos Heartfulness.

00 0% o% % % % % % % % % % % % o°
XA X BN S XS X EXEXE NSNS X EXEXEXE XS X

Desde el principio, el proyecto Heartfulness se caracterizé por la gratitud, la buena
voluntad y el sentido del humor. El equipo principal (Mary Anne, el padre Carl Arico,
Gail Fitzpatrick Hopler y el productor de videos Ray Mueller) le dedic6 mucho
tiempo y esfuerzo, superando numerosos obstaculos con un espiritu muy positivo.
Otros nos ayudaron en esta feliz tarea, incluyendo a Mark y Ruth Dundon, el
Instituto Feltzer, el Circulo de Amigos y otros miembros de la comunidad de
Contemplative Outreach que apoyaron el proyecto.

El propio padre Thomas fue constantemente paciente y se mantuvo
asombrosamente enérgico. Hablamos por largos ratos, durante un periodo de dos
dias, y nunca parecia cansarse. Conservé ese brillo caracteristico de sus ojos que te
hace saber que, aunque los temas en discusion sean profundamente serios, en
definitiva las posibilidades otorgadas por amor a los seres humanos son tan
maravillosas que no podemos dejar de estar agradecidos.

Nuestra conversacion abarcé muchos temas, lo que hizo que la edicion fuera dificil.
Gradualmente, a medida que trabajabamos en la filmacién, surgieron nueve tépicos
principales: la busqueda de la felicidad, la condicién humana, la Oracion Centrante,
el pecado, el sufrimiento, la redencién, el amor y la Trinidad, la inhabitacién divina 'y
la transformacion divina.

00 % o% % % o% o°
AN XX XXX X R X

O o% 4% 4% % % o% o
CARENX NI X EXE X X4

X/

La busqueda de la felicidad sirve como punto de partida fundamental porque no
importan la fe (o la falta de fe) o la nacionalidad o la edad o cualquier otro
diferenciador, los seres humanos desean la felicidad. Casi desde el comienzo de
nuestra conversacion, el padre Thomas arroja una nueva luz sobre este tema al
plantear que el deseo de felicidad "es, en si mismo, el signo mas seguro de la
presencia de Dios", y luego ofrece apoyo tanto racional como empirico a esta
afirmacion.

Vale la pena detenernos aqui por un minuto para senalar una de las caracteristicas
mas relevantes del Padre Thomas como maestro espiritual. El habla con

10



autoridad—como alguien que sabe—pero no como una autoridad. No encontramos
escondido en sus palabras algo como: “Cree esto porque te lo digo yo.” Con una
sonrisa amable —a veces rayana en lo travieso, me parece—¢él ofrece una nueva
posibilidad y la desliza en la mente y el corazén apelando al sentido comun y la
experiencia propia.

En este caso, la nueva posibilidad es que Dios esté en el centro de la busqueda de
la felicidad. Implicito en gran parte de la incomprensién que surge de 6rdenes
como "Toma tu cruz y sigueme," esta la creencia de que obedecer un mandato
como ése significa renunciar a la busqueda de la felicidad: "jDeja de bailar y ponte
sombrio!" Pero el Padre Thomas comienza donde todos comenzamos, con nuestra
propia experiencia de ninos atrapados en la condicion humana, en la que
construimos un falso yo a partir de nuestra necesidad de seguridad. Este falso yo
nos conduce a buscar la felicidad en todos los lugares equivocados: seguridad,
poder, riqueza, relaciones. El analisis del Padre Thomas de este proceso psicolégico
nos lleva tanto a comprender como a tener piedad de nosotros mismos y de
nuestros errores humanos.

En este contexto, arrepentirse significa buscar la felicidad en otra direccion. La
nueva busqueda de la felicidad es un camino espiritual. "Todo el mundo, por el
mero hecho de haber nacido, esta en el camino espiritual. No hay otra opcion". Y
esta travesia espiritual incluye lo que el Padre Thomas llama "la Terapia Divina". Es
aqui donde la disciplina de la Oracién Centrante ofrece la oportunidad de escuchar
y abrirse al "Verdadero Yo".

La elaboracién de este proceso terapéutico o de sanacion suscita uno de los
muchos regalos que ofrece la obra del Padre Thomas: pasar de un lenguaje de
condenacion y juicio a un lenguaje de posibilidad, sanacién y amor. Ese lenguaje
nos permite desplegar percepciones psicologicas en nuestra travesia espiritual.
Como todos los grandes maestros, el Padre Thomas emplea ejemplos y metaforas
de nuestro tiempo para ayudarnos a entender la vida atemporal del Espiritu.

Esta capacidad de profundizar nuestro entendimiento espiritual a través de la
comprension de otros campos, especialmente la psicologia, es una de las razones
por las que la obra del Padre Thomas es tan esclarecedora. Una afirmacién como la
siguiente combina una comprension psicologica del yo que sirve para iluminar la
teologia, asi como una idea de la teologia que profundiza la psicologia: “La raiz de
todo pecado es la experiencia psicolégica de la sensacion de ser un yo separado.
Librate de eso y ya no habra ningun pecado grave".

La claridad que surge del empleo de una amplia gama de comprensién en las
ensefanzas del padre Thomas es especialmente util cuando se trata de entender
cuestiones teoldgicas como el pecado y la redencion. Es posible que hayamos

11



escuchado, por ejemplo, que la palabra griega para "pecado" proviene de un
término de tiro con arco que significa "no dar en el blanco". El Padre Thomas nos
lleva a reflexionar mas profundamente sobre las implicaciones de esto. Por ejemplo,
consideremos la distincion entre la practica necesaria para eventualmente
convertirnos en un maestro arquero —que presupone fallar una y otra vez—y el
deliberadamente alejarnos del blanco y disparar en la direccion opuesta. De manera
similar, la discusion del Padre Thomas sobre el camino de redencion esta informado
por analogias entre el desarrollo del alma y el proceso de evolucién biolégica.

Al final de Heartfulness, el padre Thomas nos lleva a lo mas profundo del dificil
mundo de misterios tales como el amor y la Trinidad, la inhabitacién divinay la
transformacion divina. ("El servicio cristiano no es tanto lo que estamos haciendo
por los demas como lo que Cristo en nosotros esta haciendo por Cristo en ellos") .
Cuando nos enfrentamos a un material denso como éste, la version escrita de
Heartfulness nos es muy util. El padre Thomas establece una serie de distinciones --
por ejemplo, la distincién entre actividad (en el sentido de esfuerzo) y accion
(aceptar la bondad de la presencia de Dios). Intentar comprender lo que significan
estas distinciones en nuestra propia vida puede llevarnos a hacer una pausa y
preguntarnos: ;Como empleo mi tiempo, en actividad o en accién? ;Qué
diferencia habria si me acercara a la travesia espiritual con aceptacion en lugar de
esfuerzo? ;Cual es la mejor forma de pasar de la actividad a la accion sin que ese
movimiento se convierta en simplemente otra forma de actividad?

Para mi, una de las discusiones mas conmovedoras se centra en el sufrimiento. Al
comparar la imagen del Buda sereno con la imagen de Jesus en la cruz, el padre
Thomas dice: "Nuestra idea de la muerte y la vida cambia al mirar estos dos rostros.
Cada uno tiene algo increiblemente profundo que decir sobre la Realidad Ultima y
el significado del sufrimiento... El rostro de Buda atestigua la compasion de la
Realidad Ultima. Dice que todo, en ultima instancia, esta bien. No sélo eso, sino que
todo es delicioso, perfecto, bueno, hermoso, verdadero, disponible. El rostro de
Jesus nos dice que la Realidad Ultima se identifica totalmente con la condicién
humana en su punto mas desesperado, mas abandonado y mas solitario".

Vivir en esta comprension paradoéjica requiere no solo la brillantez mental que
observamos en el Padre Thomas, sino también, y aun mas importante, la
profundidad de corazén que también experimentamos en su presencia y que esta a
la disposicién de todos nosotros. Esperamos que la experiencia de Heartfulness los
bendiga como nos bendijo a nosotros.

Betty Sue Flowers
Dia de Accion de Gracias, 2009

12



Monasterio de San Benito en Snowmass, Colorado

13



La Busqueda de la Felicidad

14



...Y Dios cre6 al ser humano a su imagen...
hombre y mujer los creé...
Dios los bendijo...
Y asi sucedio.

Génesis 1: 27-30

Como tu, yo una vez pensé que era libre.
Pero estaba preso... vacio por dentro.
Busqué continuamente algo en que creer.

Aunque actuaba confiadamente, internamente era sacudido como una ola por el
viento.

Me atraian las cosas de las que se jacta esta época: las posesiones, el poder.
Un dia di un solo paso, sencillo, necesario, hacia Dios.
Y en ese momento, fui transformado en un hombre nuevo.
Ahora te diré, simplemente, cual es el primer paso en este camino del espiritu.
Ve ante Dios cada dia, siempre con santa reverencia.
Como un nifio inocente, confia en El.

Abre tu alma a Aquel que es tu Padre y Creador.

(Primera Epistola de San Cipriano, siglo 3)

15



Dra. Flowers: Conozco a tantas personas que anhelan algo. Que estan hambrientas.
Algunas saben que se encuentran en una busqueda espiritual, que estan buscando
a Dios, aunque no lo llamen "Dios". Usted dice que Dios ya esta alli, por asi decirlo,
esperandolos.

Padre Keating: La felicidad, o el deseo de felicidad, es el signo mas seguro de la
presencia de Dios. No importa lo que estés buscando como objeto particular de la
felicidad, el mero hecho de que estés buscando, ;de dénde proviene? No es algo
que heredamos de los animales. Estos buscan la gratificacion inmediata de sus
necesidades instintivas, pero los seres humanos tienen la sensacién de estar
buscando algo mas. Tratamos de encubrir eso con esfuerzos especiales por obtener
bienes inmediatos o pasajeros. Pero el hecho de que nunca logren satisfacernos
sigue recordandonos que existe algo mas. Ese algo mas es el sentimiento de
inquietud que hace que las personas, si escuchan esa invitacion, traten de encontrar
un sentido mas profundo a la vida. Mientras exista el deseo de felicidad—o el
deseo de alejarse de la infelicidad, que es lo mismo—eso es prueba de la existencia
de Dios y que El esta en nuestro interior.

Flowers: Eso aflade otra dimension a “la vida, la libertad y la busqueda de /a
felicidad.” Pero “la busqueda de la felicidad” generalmente se entiende como éxito
en el trabajo, éxito en todos los demas aspectos.

Keating: Si. Por lo tanto, lo que entendemos por felicidad es de bastante
importancia. El éxito, entendido como fama, fortuna y riquezas—todas éstas
tienden a perder su lustre a medida que envejecemos, especialmente en la crisis de
la mediana edad, sin mencionar la senilidad o el proceso de morir.

El paso de la vida a la muerte es realmente un momento muy especial en la vida de
la mayor parte de las personas. Por su naturaleza misma, es un periodo de
transformacion. El proceso de morir nos quita la capacidad de perseguir cualquier
tipo de satisfaccién que antes anheldbamos. Todo se desvanece y no queda nada
mas que tu, quienquiera que seas. La travesia espiritual es realmente una
anticipacion deliberada del transito de la muerte, en la que, libre y
deliberadamente, nos hacemos amigos de ese proceso y le permitimos que nos
libre de las limitaciones de buscar la felicidad en actividades egocéntricas. También
abre todo nuestro ser a posibilidades desconocidas que finalmente llegamos a
conocer en el proceso de morir.

Flowers: ; Pero qué pasa si no queremos esperar hasta morir para encontrar a Dios,
o que Dios nos encuentre? ;Qué pasa si queremos hacer esa conexion antes del
final de /a vida?

16



Keating: Si hiciésemos uso de la inteligencia, creo que eso es lo que hariamos!
Pero la cultura, o la presién del grupo, o los miles de afios de decisiones
equivocadas por parte de nuestros antepasados, todas esas cosas pesan mucho
sobre nosotros.

La condicién humana, me parece, adaptada a un lenguaje sencillo, deberia de
ensefnarse en el preescolar, continuar en el kinder y seguir asi sucesivamente
durante los demas grados hasta llegar a la escuela mas avanzada de posgrado.

Flowers: /La condicion humana? ;A qué se refiere cuando dice que se debe
ensefar la condicion humana?

Keating: Con eso me refiero a enseiiar como surge el falso yo, cuales son sus raices
y sus consecuencias, y luego mostrar como se experimenta en la vida cotidiana
como una especie de circulo vicioso; como lidiar con las frustraciones de nuestros
programas emocionales en busqueda de la felicidad; como empeoran si les
dedicamos mas y mas energia; y finalmente, a donde ir para encontrar la verdadera
felicidad.

Nacemos con un deseo innato de una felicidad perfecta, sin saber qué es ésta,
donde esta o como llegar alli. De nifios, para sobrevivir, buscamos la gratificacion
de nuestras necesidades instintivas de supervivencia y seguridad, poder y control y
afecto, estima y aprobacion. A medida que crecemos, estas necesidades se fosilizan
en exigencias que tratamos de imponer a los demas y a la sociedad. Entonces nos
encontramos compitiendo con otros seis mil quinientos millones de personas que
tratan de hacer la misma estupidez. Es imposible que eso funcione, especialmente a
medida que envejecemos. Pero el falso yo, basado en los "programas" para
encontrar la felicidad en esos primeros tres centros emocionales, nunca se da por
vencido. Esos programas, por cierto, corresponden a los primeros tres chakras del
sistema hindd, las energias del yo "inferior", que, cuando se usan de forma
meramente egoista, son comparables a las tres tentaciones de Cristo en el desierto.

Para que un bebé sobreviva es esencial una cierta satisfaccion de sus necesidades
instintivas, pero es totalmente inadecuado para un adulto. Estos deseos o
tendencias se convierten en una especie de centro de gravedad alrededor del cual
nuestros pensamientos, deseos y preocupaciones tienden a girar como planetas
alrededor del sol. Concebimos la felicidad como la maxima gratificacion de esos
deseos. Estos programas emocionales para la felicidad, junto con los habitos
mentales y las identificaciones culturales que dominan nuestra forma de pensar,
crean el falso yo.

El resultado neto del falso yo es la sensacién de estar separados de Dios, de las
otras personas y de toda la creaciéon. No entendemos lo que la esencia de las

17



religiones esta tratando de decir, debido a la superposicién de las ideas
preconcebidas que nos fueron inculcadas en la primera infancia, antes de que
tuviéramos uso de razoén y, por lo tanto, confundimos las gratificaciones de
nuestras necesidades instintivas con la felicidad. Los programas emocionales para
la felicidad simplemente no pueden dar resultado, pero seguimos intentandolo con
proyectos mejores y mas grandes.

La sociedad esta dominada por motivaciones subhumanas y la colectividad de
falsos yoes. Estos no estan fundamentalmente preocupados acerca del bien comun
o las necesidades de los demas. O si lo estan, permanecen fuertemente influidos
por motivaciones egoistas.

Algunas personas distinguen entre un ego superior y uno inferior. El ego es la
identidad propia que desarrollamos con la ayuda del falso yo. Con mayor madurez,
los aspectos negativos del falso yo pueden reducirse un poco y el ego puede
convertirse en una influencia positiva. Pero sigue siendo muy limitado porque su
principal preocupacion es él mismo: el “yo soy” del falso yo. En la pelicula
Casablanca, el héroe Rick es un ejemplo clasico de alguien con un gran ego.
Cuando lIsa intenta persuadirlo de que les entregue las visas que posee para poder
escapar de Casablanca con su esposo, ella argumenta: "Ayudaste a los rebeldes de
Espafa y ayudaste en otras causas" y él le responde: "La Unica causa que me
interesa es yo mismo.” Esta es la Carta Magna del falso yo. Rick lo expresa tan
abiertamente que te golpea en la cara, pero olvidamos que eso es exactamente lo
que hacemos la mayor parte del tiempo.

El movimiento de apertura al Verdadero Yo se encuentra obstruido por habitos y
formas de pensar profundamente arraigados en nosotros. Los defendemos
intensamente y ellos perpetuan la busqueda de la felicidad en los lugares
equivocados. Por lo tanto, conducen a la frustraciéon y a las emociones aflictivas que
surgen espontaneamente. Si son lo suficientemente fuertes, pueden arruinar nuestra
salud con el tiempo. ;De quién es la culpa? Se debe a que no buscamos la felicidad
en el lugar correcto y pusimos toda nuestra energia en proyectos que conducen a
la infelicidad humana, la falta de salud y la incapacidad de relacionarnos con la
Realidad Ultima, con otras personas y con nosotros mismos. Es una manera de
crear nuestro propio infierno personal. Ese es realmente el resultado final del falso
yo. No necesitamos ningun infierno en la vida proxima. Para la mayor parte de la
gente, el infierno esta justamente aqui.

Arrepentirse significa cambiar la direccion en la que se busca la felicidad. Esa es la
ensefanza de Jesus en los Evangelios y el Sermoén de la Montafa. En otras
palabras, él trata de socavar la energia que ponemos en proyectos de felicidad que
giran alrededor de los tres primeros centros de energia, asi como los programas

18



emocionales para la busqueda de felicidad que surgen de ellos. Cuando se sienten
frustrados, dan lugar a emociones aflictivas tales como la ira, el dolor, el desanimo,
la verglienza, la codicia, la lujuria y la avaricia. Las tres ultimas de la lista son
realmente mecanismos compensatorios para alejarnos del dolor de la frustracion de
lo que hemos llegado a considerar como necesario para nuestra felicidad. A menos
que estemos dispuestos a pasar por un proceso para reducirlos, no vamos a llegar
demasiado lejos en la tarea de escuchar y relacionarnos con Dios a través de la
meditacion y la oracion contemplativa.

Flowers: Entonces, ;como llegamos a la oracion, "Hagase tu voluntad’, que
realmente nos permite ver la ayuda que ya esta alli?

Keating: Mediante el silencio. Deteniendo, por un periodo regular de tiempo y como
una disciplina, la forma en que solemos pensar. La Unica forma de hacerlo es no
pensar en absoluto, al menos deliberadamente, durante un tiempo especifico, para
poder abrirnos a la dimensién mas profunda, no sélo de nuestra naturaleza
espiritual, con su capacidad intuitiva de conocer, sino también a la voluntad
espiritual, que es la fuente del amor espiritual en nuestro interior. Esta apertura nos
conduce a niveles intimos cada vez mas profundos del Verdadero Yo y de la
Inhabitacion Divina, que es nuestro verdadero centro.

Flowers: ; £/ Verdadero Yo?

Keating: El Verdadero Yo es el yo que Dios creé. Es quién realmente somos, con
nuestra singularidad particular como manifestacion de la vida trinitaria.

Flowers: /Y usted dice que ya existe?

Keating: Existe si tu existes. Estamos hechos a imagen y semejanza de Dios. Eso no
va a desaparecer bajo ninguna circunstancia. Podemos tratar de cambiar la
direccion en la que estamos buscando la felicidad, pero no lo lograremos sin la
gracia de Dios. Durante mucho tiempo podemos pensar que si lo haremos y esto
retrasara el proceso. El esfuerzo no esta dirigido a lograr el éxito, sino a descubrir
que el esfuerzo no funciona.

Tan pronto como sueltas o dejas ir, aunque sea un poquito, se produce una grieta
en nuestra consciencia y la presencia divina comienza a insinuarse. El propésito del
silencio es brindar una oportunidad para que el anhelo de Dios resquebraje la
corteza del falso yo y de nuestros mecanismos de defensa, y podamos ser
motivados por el hambre y el amor para proseguir el proceso transformador sin
desfallecer. Fortalece el alma para poder estar dispuestos a hacer cualquier cosa 'y
renunciar a cualquier obstaculo que nos estorbe—de ahi la disposicion de soltar las
cosas que mas amamos, no como un fin en si mismo, sino como un medio para
liberarnos del apego excesivo. Dios ciertamente quiere que amemos a nuestra

19



familia y todos los placeres de la vida. Es cuando nos encerramos en el deseo de
convertirlos en sustitutos de Dios que es necesario aplicar un medicamento fuerte.
Por eso llamo a este proceso "la Terapia Divina". La terapia no siempre es
agradable, pero el terapeuta no pretende matarnos.

El Terapeuta Divino se nos revela como alguien que sana. Lo que obtienes es una
vision auténtica e integrada de ti mismo que es muy realista en lo que respecta a
tus faltas y dependencias excesivas. Pero cada vez te sientes menos molesto o
humillado por ser consciente de ellas. “Aunque esto es lo que soy, Dios me ama de
todos modos.” Eso no significa que no desees mejorar, sino que ya no tratas de
tener éxito por tu propia cuenta. En otras palabras, esperas a que Dios te quite tus
faltas, en lugar de tratar de eliminarlas ti mismo. O rezas para que Dios te las
quite, pero si no lo hace, entonces lo soportas, asi como Pablo tuvo que soportar
su aguijon en la carne, aunque rogo librarse de él tres veces, simbolo de su
desesperacion. La respuesta de Dios fue: "Mi gracia te basta". No estar demasiado
ansiosos por superar nuestras faltas nos da la capacidad de esperar pacientemente
a que Dios las corrija.

A quien Dios quiere es a ti, es decir, el tu profundo, el tu que esta mas alla del yo
superficial de tu curriculum y del ego de tu vida emocional —el tu del Verdadero Yo,
que es una manifestacion de la imagen de Dios en ti. El propésito de la travesia
espiritual es descubrir quién eres realmente.

Flowers: /Y Dios estaria alli, aparentemente, en el fondo de las cosas?

Keating: Yo diria que si. En cualquier caso, eso es lo que Jesus sugirié en una de
sus famosas expresiones de sabiduria: "Si tratas de salvar tu vida—es decir, la vida
que crees ser tu vida basada en los programas emocionales para la felicidad y las
identificaciones excesivas con un grupo en particular—te arruinaras a ti mismo.
Pero el que se reduzca a nada, descubrird quién es ". Esto no significa convertirse
en nada en el sentido de aniquilacion, sino convertirse en nada en el sentido de no
apegarse a algo. No objetivarnos a nosotros mismos. Ninguna cosa en particular,
mas bien que “nada”, es lo que quiere decir. Identificarse con algo impide que nos
convirtamos en lo que es Dios, que lo es todo. Al dejar pasar todas nuestras
identificaciones excesivas, comenzamos a darnos cuenta de quiénes somos
realmente: manifestaciones de la Palabra Eterna de Dios o de Cristo. Como dice
Pablo: "Ya no vivo yo, es Cristo quien vive en mi". En otras palabras, quien soy
realmente se esta convirtiendo cada vez mas en el movimiento del Espiritu en mi
interior—no se trata del “yo soy” de mi mismo, sino del gran Yo Soy de Dios.

Desde esta perspectiva, es facil negociar todo el camino espiritual, porque lo Unico
que tienes que hacer es aceptarlo. Ya esta ocurriendo. Nos ha sido comunicado. Ha
sido puesto en nuestras manos, ha sido colocado en nuestra boca, ha sido

20



derramado en nuestros corazones por el Espiritu Santo. ;Estamos dispuestos a
permitir que Dios nos ame con esa gratuidad tan inmerecida?

21



La Condicion Humana

SRl

N7

22



2 Corintios 4: 7

Tenemos este tesoro en vasijas de barro para que se vea que tan sublime poder
viene de Dios y no de nosotros.

...Cuando vieres oscurecido tu apetito, tus aficiones secas y apretadas, e
inhabilitadas las potencias para cualquier ejercicio interior, no te penes por eso,
antes lo ten a buena dicha; pues que te va Dios librando de ti misma...

San Juan de la Cruz, Noche Oscura, Cancién 2, libro 2, cap.16

23



Dra. Flowers: Una de /as cosas que me parece muy util e incluso encantadora en
sus escritos sobre la Oracion Centrante es la forma en que los conecta con las
teorias del inconsciente. ;Podria hablar un poco sobre el inconsciente en relacion
con la travesia espiritual y la Oracion Centrante?

Padre Keating: El inconsciente es un aspecto muy importante de la travesia
espiritual. Como saben, fue descubierto hace mas de ciento cincuenta afos por
Freud y ha sido bastante aceptado por toda la comunidad de psic6logos, ya sea
que estén de acuerdo con algunas de sus otras ideas o no. El hecho de que exista
un inconsciente es ciertamente algo que todas las religiones deben tener en cuenta,
especialmente si presentan la religion como un proceso o una travesia espiritual
con una serie de etapas.

La religion no es un proceso de lavado de cerebro, sino un proceso liberador en el
que aceptamos libremente la travesia y sus consecuencias en nuestra consciencia
psicologica. Dependiendo de lo que haya en el inconsciente, experimentamos
alegria o angustia cuando llegamos a la plena consciencia. Como manejamos esa
consciencia y nuestra actitud hacia ella es un punto crucial en la direccion espiritual
y el recorrido adecuado del camino espiritual.

Se nos dice que, a medida que el nifio comienza a separarse de la madre y a
desarrollar el sentido de tener un yo separado (tras, aproximadamente, los 11
meses), comienza a buscar la gratificacién de sus necesidades instintivas de
seguridad, aprobacién, afecto y poder y control como las fuentes de felicidad. Al
mismo tiempo que busca la gratificacion de estos programas, también anhela evitar
su frustracién. Su ego se va desarrollando a medida que estos programas para la
felicidad se consolidan en centros de gravedad —Ilamémoslos "centros de energia,"
por falta de un término mejor—en los que sus pensamientos , deseos, reflexiones,
preocupaciones y comportamientos comienzan a circular como planetas alrededor
del sol. Por lo tanto, se juzga a cualquier objeto, evento o persona que ingrese a
esa esfera de gravedad en funcion de si satisface uno de esos programas
emocionales o lo frustra, mas que considerando el valor objetivo de ese objeto,
evento o persona.

Este es el comienzo de una vida de ilusion, ya que estamos mirando un mundo que
tiene que ajustarse a nuestros deseos, suposiciones y expectativas, y todo lo que
no encaje es considerado irreal o deleznable. Como resultado, no estamos en
contacto con las cosas mismas, ni con su valor objetivo si lo tienen. A medida que
este proceso continua creciendo durante el periodo de socializacion de
aproximadamente los cuatro a los ocho anos, se vuelve mucho mas complejo,
porque ahora nos relacionamos con otros egos en desarrollo, ademas de sostener
interaccion con adultos importantes mas alla de nuestros padres. Ahora hay que

24



lidiar con nifieras, hermanos y maestros, asi como con otros nifios y compafieros de
escuela.

Ya para el momento en que llegamos a la vida consciente, venimos cargando un
peso que puede ser dinamita, dependiendo de la situacion. Y tan pronto como una
experiencia desagradable nos estalla en la cara, o en la mente, o en el corazon,
surgen, instantanea e irreprimiblemente, sentimientos de dolor, ira, humillacién,
verguenza, desanimo, miedo y odio, por mencionar s6lo unos pocos.

Estas reacciones también se tornan mas complejas. Las reacciones mas complejas,
llamadas "pecados capitales" en la tradicion cristiana, no son pecados personales,
sino tendencias a pisotear los derechos y necesidades de los demas en la busqueda
de nuestro propio “yo soy” y de las propias necesidades y deseos.

Estos pecados capitales son la soberbia, la apatia, la desesperacién, la avaricia, la
envidia, la lujuria y la gula. La vida cotidiana consiste en tratar de lidiar con estas
emociones aflictivas que se desencadenan con consecuencias mas o menos severas.
Y cuando estas consecuencias se vuelven muy dolorosas, como por ejemplo, un
trauma emocional que produce sentimientos tales como rechazo, opresion,
abandono, soledad, humillacion y todos los otros peligros que enfrentamos en la
nifiez, reprimimos algunos de ellos en el inconsciente, para no tener que sentirlos
nunca mas. Su energia negativa, sin embargo, persiste y se almacena en el cuerpo,
oculta para quien lo sufre, pero perfectamente evidente para las personas cercanas
a nosotros o con quiénes vivimos.

Tan pronto se dispara cualquier sentimiento, como dijo Santo Toméas de Aquino en
el siglo XIll, el cuerpo se afecta, un hecho comprobado ahora por la medicina
moderna. Tomemos como ejemplo la ira: la adrenalina se vierte en el torrente
sanguineo cuando estamos irritados. Los comentarios de la imaginacion parecen
ser cintas pregrabadas. Si no hacemos algo de inmediato para protegernos de la
intensidad del sentimiento, las defensas se disparan, y aparecen los comentarios
correspondientes, por ejemplo, ";Coémo pueden hacerme esto?" "Siempre me tratan
mal". "Nadie me quiere" o "Volvi a pifiar". Los clichés de nuestra cultura pueden
exacerbar sentimientos que nos dicen: "Siempre debo sacar excelentes
calificaciones" o ";Qué dira mama?". Todo eso es puro ego.

Si de vez en cuando logramos lo que queremos, podemos caer en el otro extremo,
que es inflarnos, caer en el orgullo y la auto exaltacién, que son tan dafiinos como
la depresion, la ira 'y el dolor.

Flowers: Suena como una especie de situacion maniacodepresiva espiritual—
simplemente yendo de un polo al otro.

25



Keating: Si es extrema, en realidad quizas seas bipolar. El falso yo tiene tendencias
neuréticas, y no se necesita mucho para establecerlo como una enfermedad. La
mayoria de las personas no piensan en su falso yo o en su ego como una
enfermedad, pero les seria de mucha utilidad si lo hicieran, porque entonces
entenderian por qué necesitan la Terapia Divina.

Flowers: Y tal vez estarian mas dispuestos...

Keating: Si, a tener esa motivacion. Por eso los Doce Pasos de A.A. estan mas
adelantados que el resto de la poblacién, en el sentido de que las personas en
recuperacion estan conscientes de lo ingobernables que son sus vidas. La vida de
todos es ingobernable. Simplemente no lo sabemos hasta que se sale
completamente de control. Entonces nos vemos obligados a hacer algo al respecto.
O en el caso del alcoholismo, simplemente nos morimos.

Flowers: Pero parece que todos somos adictos a nosotros mismos, o a nuestras
identidades. Incluso mas que al alcohol.

Keating: Si, y por eso la recuperacién no es la curacién definitiva de ninguna
enfermedad. Muchas personas en recuperacién, como lo observé Bill W., fundador
de Alcohélicos Anbénimos, caen en una depresién después de cinco o seis ainos de
sobriedad. ;Por qué? Quizas la razén sea que no han abordado el asunto de la
sobriedad emocional, que es el desmantelamiento del proceso adictivo mismo.

El proceso adictivo es el falso yo. Es casi seguro que el falso yo se va a convertir en
algun tipo de adiccion si vivimos lo suficiente. La dinamica principal del falso yo es
seguir escondiéndose del dolor causado por el material reprimido o las repetidas
frustraciones que se vuelven intolerables.

La efectividad de la Terapia Divina depende, en gran medida, de nuestro
compromiso con el consentimiento a ella. Y nuestro compromiso de consentir a la
Terapia Divina depende, en gran parte, de la claridad con la que reconocemos que
necesitamos ayuda. Si percibimos que tenemos una enfermedad grave, conseguir
ayuda es una cuestion de vida o muerte. Eso es muy claro en la adiccién al alcohol.
Pero como no es tan claro en otras adicciones, ni en el propio proceso adictivo,
muchos posponen, ignoran, o se escabullen de sus sentimientos de culpa y las
emociones dolorosas de pena y humillacion.

Una adiccion es la obra maestra del falso yo, en la que te preocupas tanto por ella,
desde el punto de vista del tiempo, los deseos atormentadores que experimentas y
las preocupaciones, que no tienes tiempo para pensar en cuanto dolor tienes y te
niegas a afrontar. La curaciéon consiste en enfrentar lo que mas te disguste de ti
mismo, que es, en definitiva, la causa de la adiccién. Ese servicio es lo que la
Terapia Divina misericordiosamente nos ofrece. Jesus se referia a si mismo como

26



médico. Estoy seguro de que habria incluido la profesion de psiquiatra, si ésta
hubiese existido en su época.

El resultado de traer con nosotros a la vida diaria estos deseos inconscientes que
luego se frustran, haciéndonos reaccionar de forma exagerada, no se debe a la
situacion, sino a la carga que traemos. El problema actual nos lo recuerda, y luego
nuestros comentarios internos elevan la afliccién inicial a niveles cada vez mayores
de intensidad. Si es ira, pasamos de la irritacién a la ira, de la ira a la furia, y luego
de la furia a la locura temporal. Cuando llegamos a la ultima etapa, obviamente
terminamos en un especie de maraton emocional, que puede durar varias horas, o
todo el dia, o una semana y, a veces, para algunas personas, el resto de sus vidas.

Esta es la travesia espiritual en reversa, o mas bien el camino espiritual que va en la
direccién opuesta a toda velocidad. Se basa en la enfermedad emocional llamada el
falso yo, que a su vez se basa en no saber donde se encuentra la verdadera
felicidad. Por lo tanto, es casi inevitable, tan inevitable que ha llegado a llamarse,
en la tradicion cristiana, las consecuencias del pecado original. Segun el esquema
judeocristiano, el patrimonio comun de la humanidad es resultado de que nuestros
primeros padres rechazaron a Dios, aunque, desde un punto de vista cientifico,
también puede ser percibido como una falla en el proceso de evolucionar de formas
inferiores de vida.

Como seres humanos, comenzamos la vida con este fuerte impedimento, a saber, el
malentendido de que la gratificacion de nuestros programas emocionales para la
felicidad es la felicidad, o puede conducir a la felicidad. Cuando seguimos a
programas emocionales que son incapaces de funcionar, estamos solidificando la
base de una vida que conduce a la desgracia humana. Nos sentiremos
constantemente frustrados al intentar encontrar la felicidad en la gratificacion de
uno de estos programas, o al identificarnos excesivamente con falsos sistemas de
creencias que han sido interiorizados como resultado de la enculturacion religiosa,
patribtica, étnica o familiar. En todas las culturas existen valores, pero éstos no son
absolutos.

Descubrir cdmo hacer que la condicion humana tome consciencia de esta situacién,
con toda su urgencia y vastas ramificaciones, asi como reducir las distracciones que
nos impiden exponernos completamente a la realidad de nuestro inconsciente, son
cruciales para el cambio positivo indispensable para la sociedad. Ni la politica ni las
discusiones lograran mejorar a la sociedad hasta que cambie un nimero suficiente
de personas, para que las sociedades dispersas por el mundo no sigan derramando
mas energia negativa en la misma cloaca. No hay modo de poder separarnos de ser
parte de este melodrama. De hecho, a medida que nos vamos liberando del falso
yo, nos sentimos cada vez mas inmersos en la situacion humana.

27



La travesia contemplativa es la mas responsable de todas las respuestas a Dios,
puesto que tanto depende de ella: el futuro de la humanidad, la curacién de las
heridas de la humanidad, nuestra propia sanacion mas profunda. No se trata
solamente de un método de meditacién o una practica para encontrar la paz
personal. Es basicamente una aceptacion total de la condicion humana en todas sus
ramificaciones, incluso en su condicién desesperadamente herida, simbolizada en la
Agonia en el Huerto de Getsemani y en el caliz que se le pidi6 a Jesus que bebiera.
Ninguna persona meramente humana seria capaz de beber hasta las heces la
brutalidad y el mal de los que son capaces los seres humanos. Y al mismo tiempo,
lo que lo hace esta realidad aun mas tragica, es que los seres humanos son
completamente capaces de convertirse en Dios, no en el sentido completo del
término, pero si de un modo muy real, en el que la luz, la vida y el amor de Dios
fluyen a raudales a través de ellos, siendo canales de una fuente de sanacion,
compasion y reconciliacion dondequiera que vayan y hagan lo que hagan. Ya no
manifiestan al falso yo, ni los desperdicios emocionales en el inconsciente, sino la
luz pura de la imagen y semejanza de Dios en su interior, que es la asimilacion de
la mente y el corazén de Cristo en la vida cotidiana.

28



La Oracion Centrante

29



iSi alguno tiene sed, que venga a mi y bebal

Juan 7: 37

>
>
>
>
>
>
>
>

<
X
<
X
<
X
<
X

Una palabra hablé6 el Padre, que fue su Hijo, y ésta habla siempre en eterno
silencio, y en silencio ha de ser oida del alma.

San Juan de la Cruz, Avisos Espirituales, Puntos de Amor, 21

30



Dra. Flowers: Muchas personas se confunden cuando piensan en lo que quiere decir
orar. Piensan que significa hablar con Dios todo el tiempo. Pero la Oracion
Centrante parece ser diferente. La Oracion Centrante parece estar principalmente
relacionada con el silencio, que, segun usted, es el lenguaje de Dios. Para alguien
que lo considere extrafio, o para alguien que nunca se ha encontrado con algo
como esto en el cristianismo y piense: "Bueno, ;se trata de un concepto de Nueva
Era que parte de la meditacion oriental?" --; Cémo podria aclararsele esto?

Padre Keating: La Oracion Centrante nacié del deseo de renovar, recuperar y
reclamar la tradicion contemplativa cristiana. También podria llamarse oracién
contemplativa. No tiene por qué llamarse Oracion Centrante. El problema que
existia en el momento en que hizo su aparicién la Oracion Centrante era que el
término “contemplacion” habia adquirido varios significados diferentes, incluso
significados opuestos. A veces se referia a mirar algo, como contemplar un arbol o
un cuadro, o contemplar mentalmente algun recuerdo, o proyectar un plan para el
futuro. El significado clasico de contemplacién, que, para mi, surge de Mateo 6:6, y
que Jesus llama "oracion en secreto"”, se refiere a una relacion cada vez mas
profunda que incluye la intencion de conversar con Dios, de abrirse y consentir a la
presencia de Dios. Conversar con Dios presupone una disposicion a escuchar a
Dios.

Escuchar es un acto de silencio. No puedes oir lo que dice otra persona si estas
hablando todo el tiempo. La oracién como relacion surge como la esencia misma de
lo que es la oracién, que luego puede expresarse de muchas maneras diferentes.
Las formas clasicas de oracion son la peticién, que consiste en pedir cosas; la
adoracion, que responde a la trascendencia y bondad de Dios; y la oracion de
gratitud, que es una respuesta a las cosas buenas que recibimos de Dios o que
escuchamos en las Escrituras. La oracion puede expresar confianza o amor en el
misterio que se nos revela en las Escrituras, la naturaleza o de alguna otra manera.
Por lo tanto, orar es cualquiera de estas disposiciones o actos interiores. Pero el
término “oraciéon” en si mismo podria mejor reservarse para la relacion con Dios
basada en el nivel de comunién o de soltura con Dios que existe en el momento
presente en la vida cotidiana. Si estamos muertos de miedo de Dios, entonces
tenemos una relacion con Dios, pero no es muy atractiva. Tiende a hacernos desear
huir o posponer el encuentro para otro momento. En las palabras de sabiduria de
Jesls en Mateo 6: 6, se nos ofrece una férmula de oraciéon que es también una
féormula para cultivar el silencio interior. El primer paso es entrar en nuestra
habitacién interior. A veces se traduce como "habitacion privada”, pero la mayoria
de la gente no tenia una habitacion privada en esos dias. Los Padres y Madres del
Desierto interpretaron que esa maxima se referia al nivel espiritual de nuestro ser.
La invitacion que nos hace Jesus es a entrar en nuestro aposento interior, simbolo

31



del nivel espiritual de nuestro ser, que es el nivel de la intuicién y de la voluntad
espiritual, el ambito de la verdadera capacidad de escoger.

Flowers: Entonces, si quiero entrar en esta relacion, seguir este camino, ;qué debo
hacer? Sé que es un “no-hacer,” pero ;como hago “no-hacer”?

Keating: Antes que nada, hay muchas cosas que tienes que hacer para que tu vida,
a nivel consciente, esté de acuerdo con tus aspiraciones. Hay que dejar ir las cosas
que obviamente son obstaculos serios, y cultivar habitos de mente, corazén y
comportamiento que conduzcan a este proceso de escucha e intercambio.

Flowers: Entonces, en cierto modo, lo que usted dice sobre la Oracion Centrante es
que no es como algunas de esas otras cosas ofrecidas en el mercado y que nos
prometen descanso, relajacion, felicidad, paz. La ha descrito como una serie de
humillaciones del falso yo, algo que no parece ser una experiencia muy agradable.
Luego, se habla de cosas como la "noche oscura del alma". De modo que,
realmente, la Oracion Centrante parece ser un viaje que no conduce al tipo de
felicidad superficial que podriamos obtener en periodos de descanso dos veces al
dia.

Keating: Sin duda, no es una alfombra magica que conduce al deleite. Es un
proceso transformador que implica, para decirlo sin rodeos, la muerte del falso yo.
Eso no deberia ser una sorpresa para los cristianos, porque en el bautismo ya
acordaron hacer esto, si estaban conscientes en ese momento. El simbolismo del
rito bautismal implica el descenso al agua, o mas exactamente a la purificacion que
es uno de los simbolos del agua en las Escrituras. Y luego la salida del agua. La
inmersion solamente no es suficiente. No sales de la nada, sales de algo. De lo que
emergemos en la pila bautismal es del apego a los proyectos de vida pecaminosos
y egocéntricos enraizados en los programas emocionales para felicidad, asi como
de la dependencia excesiva de los grupos a los que pertenecemos. Con esto quiero
decir que generalmente no pensamos en nuestra propia individualidad, conciencia o
integridad, sino que sometemos todas estas cosas a la aprobacion del grupo para
poder aceptarlos. Esa no es una actitud saludable y Jesus la critico fuertemente en
la maxima de sabiduria que dice: "A menos que renuncies a tu familia, a tus hijos, a
tu esposa, a tus bienes y a tu ser mas intimo por mi, no puedes ser mi discipulo".
La vida que se construye en torno a esas necesidades instintivas de felicidad tiene
que desaparecer.

Flowers: Decir adios parece ser la clave de todo el proceso.

Keating: Poco a poco entramos en la oracion sin ninguna otra intencion que la de
consentir. El consentimiento se convierte en entrega. Y la entrega se convierte en
receptividad total, a medida que este proceso evoluciona. Y la receptividad total no

32



requiere esfuerzo. No tiene nada que ver con lograr algo o conseguir algo, o el
deseo de iluminacién, paz o experiencia espiritual. Esos deseos siguen proviniendo
del ego, por muy devotamente enmascarados que se encuentren. Entonces, no
pensar, no reflexionar, nada de expectativas, nada de palabras.

Todo es impermanente, que es otra forma de decir que todo cambia. Esa es la
naturaleza de la realidad. O, dicho de otro modo, Dios no es un sustantivo, ni un
objeto. Una mejor metafora seria un verbo. Es decir, Dios siempre esta sucediendo.
Por lo tanto, lo que no cambia en Dios es que siempre esta cambiando.

La disciplina de la Oracién Centrante nos adapta gradualmente a este misterio de la
Realidad Ultima al permitirnos cambiar y soltar todo lo que nos impide hacer eso.
Como somos un pueblo penitencial, nuestra tarea principal es seguir soltando los
apegos a medida que los percibimos, especialmente aquellos que se oponen al
amor. Uno de ellos, obviamente, seria no tener la voluntad de perdonar. Otro seria
una tendencia a juzgar a los demas con dureza, incluyéndonos a nosotros mismos.

Cuanto menos pensemos en nosotros mismos, mejor y mas rapidamente transcurre
este proceso. La férmula que Jesus nos dio en Mateo 6:6, en la que se basa la
Oracion Centrante, es una especie de movimientos sucesivos hacia niveles cada vez
mas profundos de silencio, en los que, primero, deliberadamente dejamos ir el
tumulto externo del mundo y todas nuestras ansiedades y preocupaciones
inmediatas y las entregamos a Dios durante los veinte minutos a media hora que
acordamos dedicar a la Oracion Centrante.

No se trata de hacer algo, sino de estar con Dios intencionalmente durante esos
veinte minutos. Cuando esto se ve desafiado por la corriente habitual de
pensamientos, que son inevitables, simplemente, en silencio, sin enfadarnos ni
angustiarnos, volvemos a nuestra intencién original mediante algun simbolo. Este
altimo no tiene ningun valor inherente en si mismo, sino que es simplemente una
forma de renovar nuestra atencion amorosa a la presencia generalizada que
llamamos Dios.

Como disposicién practica, cuando nos sentamos en Oracién Centrante no es el
momento para tener ningun juicio sobre nada en absoluto, ningun juicio sobre el
periodo de oracion y su contenido psicolégico, menos aun sobre lo que esta
sucediendo en el mundo, y todavia menos juzgar a otras personas o circunstancias.
Todo juicio, de hecho toda reflexion, es inapropiado durante el periodo de la
Oracion Centrante, que es un tiempo para compartir nuestro puro ser con Dios. No
es el momento de actuar. Es un momento de completa receptividad, de consentir a
cualquier cosa que esté sucediendo en el momento presente. Es un ejercicio de
estar con Dios en el momento presente.

33



En la Oracion Centrante, lo que mas cuenta es lo que no hacemos. El término
"pensamientos" se refiere a cualquier percepcién durante el periodo de oracién.
Dado que los pensamientos son inevitables y que la imaginaciéon es una facultad en
movimiento perpetuo, consentir significa dejar que suceda lo que esté sucediendo.
No nos resistimos a los pensamientos que descienden por la corriente de la
consciencia. No los retenemos, lo que seria engancharnos en ellos. Tampoco
reaccionamos emocionalmente ante ellos o ante la realidad de que los tenemos. En
otras palabras, se trata simplemente de sentarnos y quedarnos quietos. De estar en
silencio a todos los niveles. Aunque es tan sélo por un tiempo limitado, es lo
suficientemente poderosa como para socavar las formas de pensar del falso yo en
torno a los centros de energia y la identificacion excesiva con nuestro grupo.

Flowers: ; Como podemos contribuir a nuestra capacidad de recibir?

Keating: Dejando atras el falso yo. Este es el que esta ocupado haciendo algo todo
el tiempo. Y lo que esta haciendo es inutil. Al descontinuar esa actividad, tenemos

mucho tiempo para dedicarnos a actividades constructivas, tales como el servicio a
los demas, e incluso podemos descansar en medio de la accién.

Flowers: Me parece que, aunque suene paraddjico, las personas que estan en este
camino y que logran, hasta cierto punto, deshacerse de ese falso yo, parecen mas
auténticamente unicas. Parecen estar mas individualizadas que las personas que
trabajan arduamente por crear su propia individualidad. Se puede observar en ellas
una singularidad real. Eso los hace extremadamente atractivos para las otras
personas que desean convivir con la belleza de lo unico.

Keating: Todo lo que puedo decir a eso es, jqué estas esperando? Todo lo que
tienes que hacer es dejar de ser quien crees que eres y no podrias ser mas
encantadora. Porque no hay nada mas hermoso que la singularidad que Dios ha
creado en nosotros. Simplemente esta enterrada, como un diamante, debajo de un
montdén de basura. Eso no es culpa de Dios, sino del mal uso de nuestra libertad y
de la imposicion sobre nosotros de todas las fuerzas negativas del entorno y de
nuestro medio social. Es dificil salir de esas influencias. Pero toda la tarea consiste
en soltar esas influencias y no reforzarlas. No tienes que crear la belleza—tienes la
belleza. No tienes que crear la libertad—Ia tienes. No tienes que crear la imagen de
Dios en ti—Ila tienes. No tienes que ganarte el amor de Dios—tienes mas de lo que
sabes qué hacer con él. No tienes que volverte mas bella, porque nada podria ser
mas bello que tu propia singularidad particular.

34



El Pecado

35



“Mi gracia te basta, pues mi poder se perfecciona en la debilidad.”

2 Corintios 12: 9

00 0% o% % % o% % o% % o
AXEXE XS XS X EXEXEX SN S X

“...Sera gran cosa a la hora de la muerte ver que vamos a ser juzgadas de quien
habemos amado sobre todas las cosas...No sera ir a tierra extrafia sino propia,
pues es a la de quien tanto amamos y nos ama.”

Santa Teresa de Jesus, Camino de Perfeccion, capitulo 40

36



Dra. Flowers: ;Qué es el pecado?

Padre Keating: En primer lugar, me parece que su origen es la sensacién de ser un
yo separado. Una vez que hemos establecido eso, podemos ver que la causa del
mal moral, ya sea social o personal, es la sensacion radical de estar separados de
Dios. Y no experimentar que Dios es un Padre amoroso, como lo ensefia Jesus.

Flowers: /Y no tener esperanza de tal experiencia?
Keating: Correcto.
Flowers: Eso es /la desesperacion.

Keating: La desesperacion es el pecado supremo, pero aparte de eso esta el
rechazo deliberado o la indiferencia hacia las necesidades y los derechos de los
demas y preferir nuestro propio interés a las necesidades reales o incluso
desesperadas de los otros, porque nos consideramos ser la Unica causa en la que
estamos interesados, es decir, en promover nuestras metas egocéntricas --fama,
riqueza, éxito, placer-- cualquier cosa que la cultura presente como simbolo de
seguridad, poder, afecto y estima.

La experiencia psicoldgica de la sensacién de ser un yo separado es la raiz de todo
pecado. Deshazte de eso y ya no habra ningun pecado grave. Es la ansiedad, la
sensacion de separacién, de soledad o alienacion, asi como todos los sentimientos
negativos que fluyen de ellos, los que realmente nos inspiran a que busquemos lo
que imaginamos como felicidad dondequiera que ésta se encuentre, sin
preocuparnos por las consecuencias.

La palabra "pecado," en realidad, tiene una historia etimoloégica muy interesante.
Proviene de una palabra griega que significa "errar el blanco", un término del arte
del tiro con arco. ;Qué implica realmente errar el blanco? Presupone un blanco y el
centro del blanco, que se llama la diana. Un arco es el medio por el cual el arquero
intenta lanzar una flecha al centro del blanco. El propésito del arte del tiro con arco
es dar en el blanco siempre, o casi siempre.

Para los que se encuentran aprendiendo este arte, eso no se logra ni facilmente ni
en poco tiempo. Las posibilidades de dar en el blanco con el primer tiro son
practicamente nulas. ;Es esto sorprendente? Nadie espera que des en el blanco al
principio. S6lo mediante el dominio de las sutilezas de la disciplina podras lograr
colocar la flecha en el centro de la diana o acercarte a ella.

Los arqueros mas exitosos han aprendido a desarrollar, en primer lugar, sus
herramientas: al usar su arco y flecha mediante una practica larga y frecuente, lo
que implica errar la mayor parte del tiempo, desarrollan un sentido del espacio, el

37



tiempo, la distancia, el viento y otros factores. Entonces la flecha tiene una buena
oportunidad de dar en el centro de la diana.

¢Cual seria una respuesta adecuada a no dar en el blanco si fueras un aprendiz?
Obviamente, intentarlo de nuevo.

Flowers: "Si al principio no lo consigues, inténtalo, inténtalo de nuevo"
Keating: Eso es todo lo que tienes que hacer.

Asi que lamentarse de no dar en el blanco al primer tiro es ridiculo. Se trata de una
habilidad que se aprende poco a poco, y se adquiere ajustando el cuerpo, los
nervios, los musculos, y la tension de la cuerda y su relacion con la flecha. Cuando
todo se ha sintonizado perfectamente a través de la practica y de un sentido de
equilibrio fisico e incluso espiritual, el arquero experto siempre dara en el blanco
sin esfuerzo. Ese nivel de habilidad no se puede lograr con esfuerzo. El esfuerzo
adecuado se dirige a la preparacion y las habilidades que debe alcanzar. Una vez
alcanzados, el arquero apenas tiene que mirar a la diana. Tiene un sentido de la
practica. Una mirada al blanco y la distancia, y sabe el momento exacto en el que
debe soltar la flecha. Dejar ir bajo esas circunstancias y en el momento preciso es
lo que lleva la flecha infaliblemente al centro del blanco.

Flowers: Dejar ir en el contexto de haber practicado.

Keating: Si. En otras palabras, permitir que la energia divina obre a través de
nosotros, por medio de la preparacién que se ha hecho, que incluye muchos,
muchos fracasos. No confiamos en nuestra propia habilidad, sino en estar en
unisono con la accién divina que se manifiesta en esta habilidad especifica. S6lo
que ahora la habilidad esta al servicio de los demas y responde a los
acontecimientos de la vida diaria, bien sea comer, dormir, beber, caminar, trabajar,
pensar, hablar, jugar. En la travesia espiritual, la pureza de intenciéon y el amor de
Dios nos permiten dar en el blanco en cada una de nuestras actividades cotidianas,
sin esfuerzo.

Flowers: /Es posible haber adquirido la pericia del arquero experto, acertando en e/
blanco todo el tiempo con facilidad, de tal manera que el mundo exterior perciba el
fruto del Espiritu en tu vida, y sin embargo en la dimension interior tener una
sensacion de sequedad, desierto o aridez?

Keating: El sentimiento doloroso en realidad no importa, porque es solo un
pensamiento y no somos nuestros pensamientos. Simplemente tenemos una
corriente interminable de ellos. La gente normalmente ve el ejercicio de esa
habilidad y lo admira. Sin embargo, puede estar tan oculto en la rutina de la vida
diaria que nadie se dé cuenta. Depende del nivel de percepcion de los que estén

38



mirando y que puedan tener alguna apreciacion de todo lo que debe haber
ocurrido para que sea posible dar tal testimonio de la presencia divina.

Flowers: Conozco algunas personas a las que consideraria muy santas, que a veces
hablan de una sequedad, o de un periodo de su vida en el que no sienten el
consuelo de Dios. Entonces sdlo las sostiene la pura fe.

Keating: La fe pura es parte de la habilidad cuando aplicamos la metafora del arte
del tiro con arco a la vida espiritual, y sin ella no daras en el blanco. Tanto el amor
como la confianza tienen que ser puros. Es decir, puros de los motivos que estaban
ocultos en el inconsciente pero que ahora se han vuelto conscientes y los hemos
dejado pasar deliberadamente en el curso del proceso de transformacion, tanto en
la oracion como en la vida cotidiana. En otras palabras, se trata de soltar en el
momento preciso, el lugar preciso y de manera correcta. Una vez hecha la
preparacion, entonces el logro no es realmente atribuible al arquero, sino a la
destreza del entrenador, que en este caso es el Espiritu Santo. O, para citar las
palabras de Dios a San Pablo: "Mi fuerza se perfecciona en la debilidad". No es
nuestra habilidad la razén por la que damos en el blanco, sino nuestra disposicion
a ser un instrumento de Dios y cumplir con las condiciones necesarias, tanto fisicas
como mentales, para que esto ocurra.

Ahora bien, sucede que el comportamiento humano, especialmente el
comportamiento humano divino, es una habilidad incluso mayor que el arte del tiro
con arco o cualquier otro arte. Estos son paradigmas o metaforas de la habilidad de
estar simplemente presentes a lo que esy contentarse con lo que es, sin querer
cambiarlo, aunque estando dispuestos a cambiarlo si ésa es la inspiracion divina. Es
vivir bajo la guia o la disciplina del Espiritu Santo, manifestando el amor divino en
toda situacion.

Sin amor no hay virtud, sélo hay virtud aparente. El amor divino es el centro de un
circulo en el que estan presentes virtudes aparentemente opuestas, tales como la
misericordia y la justicia, la mansedumbre y la firmeza, la humildad y la confianza.
;Como sabes cuando practicar la misericordia y cuando la justicia? No lo sabes.
Pero el amor te ensena a reconciliar los opuestos para que tus acciones den en el
blanco, en lugar de fallar.

Flowers: Y no es un aprendizaje de una vez por todas. Es un aprendizaje en el
momento. No es algo que se aprende a practicar. Es el aprendizaje que ocurre en el
corazon del momento.

Keating: La invitacion del evangelio es a abandonar toda actividad dafina. En la
metafora del tiro con arco, si disparas al blanco y fallas, esa es una forma de errar
el blanco. Pero si te das la vuelta y disparas en la direccion opuesta con la

39



intencién de nunca dar en el blanco, se trata de una actitud completamente
diferente. Cosecharas las consecuencias, una de las cuales es que nunca daras en el
blanco. ;De quién es la culpa? Culpar a Dios de ese fracaso es ridiculo. Si elegimos
hacer eso, debemos aceptar las consecuencias de nuestra eleccion.

Tenemos un verdadero nivel de libertad, por estrecho que éste sea, debido a
factores psicologicos que disminuyen la libertad en situaciones de pasiéon. Por eso,
el asesinato premeditado es mucho mas grave que el homicidio pasional. Lo mismo
ocurre con todas las demas formas de mala conducta humana donde haya
circunstancias mitigantes, una limitada comprension de donde reside el mal o
cuando las consecuencias, la responsabilidad y la rendicion de cuentas de nuestras
acciones son obviamente mucho menores, o tal vez no existan en absoluto, como
en el caso de factores neuréticos y aliin mas, en el caso de enfermedades mentales.

Flowers: Entonces, ;como debemos entender el Dia del Juicio en ese contexto?

Keating: No hay duda de que las Escrituras hablan de este ultimo dia y de un juicio
final. Sea lo que sea que eso signifique como evento social, nuestro propio juicio
final es nuestra propia muerte. Ese es el ultimo dia en lo que a nosotros respecta. A
todos los efectos practicos, nuestra muerte es el juicio. ;Pero quién juzga? Jesus
dice que él no juzga, y el Padre dice que él no juzga. Entonces, ;quién queda? Tu y
yo. De modo que cuando nos despojemos del cuerpo y del cerebro, con todas sus
predisposiciones e inclinaciones a justificar o racionalizar, entonces tal vez por
primera vez nuestra voluntad espiritual se encuentra realmente facultada para
tomar una decision de manera totalmente libre.

Cuando todas nuestras defensas, el cuerpo y las formas en las que hemos conocido
la realidad se hayan derrumbado, lo que queda es solamente la luz divina, y esa
luz, que es la imagen de Dios en nosotros, ve muy claro cual es nuestro estado de
alma y hacia donde debemos ir. No necesitamos la ayuda de nadie. Veremos mucho
mas claramente de lo que nunca hemos visto exactamente cual es el estado de
nuestra alma, y lo que hagas con eso esta entre tu y Dios. No hay necesidad de
discusion.

Flowers: S Esa es /a revision de vida de la que habla la gente?

Keating: Si. En realidad, Dios estara de tu parte, porque el juicio se basa en la
misericordia.

40



El Sufrimiento

41



Sabemos que Dios dispone todas las cosas para el bien de quienes lo aman, los que han
sido llamados segun su proposito.

Romanos 8: 28

C 7R K K K R TR R TR R )
AXEXE XS X G X EXEXEXEX S X

...El camino de padecer es mas seguro y aun mas provechoso que el de gozar y hacer; lo
uno, porque en el padecer se le anaden fuerzas de Dios...y lo otro, porque en el padecer
se van ejercitando y ganando las virtudes y purificando el alma y haciendo mas sabia y
cauta.

San Juan de la Cruz, Noche Oscura, Cancion 2, libro 2, capitulo 16, # 9

42



Dr. Flowers: Creo que el sufrimiento es un gran problema en el cristianismo y para la gente
en general.

Padre Keating: Es un tema central en todos los sistemas de creencias religiosas, o para las
personas que no tienen un sistema de creencias, ya que es una parte importante de la
vida. Hay dos simbolos muy notables de la felicidad que es posible en este mundo a través
del camino espiritual. Expresan dos formas diferentes de experimentar el sufrimiento que,
en conjunto, podrian ayudar a explicar la afirmacién de muchos misticos de que el
sufrimiento es el camino mas corto y seguro hacia la sabiduria.

En el budismo, el simbolo del logro espiritual se llama "nirvana”, un estado que los
budistas consideran la felicidad perfecta. Este estado interior esta simbolizado por la
sonrisa de Buda. Esa sonrisa expresa una ecuanimidad perfecta, una serenidad que se ha
elevado por encima de todo conflicto y de todo sufrimiento interior y exterior, y que
parece estar mirando interiormente a la Realidad Ultima con un deleite que no es
exuberante, pero si absolutamente maduro.

Flowers: £s una sonrisa que no es una reaccion a algo que ha sucedido. Parece provenir
de adentro.

Keating: Es casi el epitome del enfoque budista, que consiste en reconocer el sufrimiento
como parte esencial de la vida, pero también la superaciéon de todo sufrimiento. El rostro
de Buda, con su hermosa y muy delicada sonrisa, es simbolo de que todo sufrimiento ha
sido superado. Al mismo tiempo, es simbolo de una compasién maxima que se hace una
con todo el sufrimiento, sin experimentar el dolor. En otras palabras, expresa un estado
interior en el que se ha trascendido el sufrimiento.

43



Flowers: £n su poema “Lapis Lazuli", Yeats tiene una hermosa imagen de unos sabios
chinos en la ladera de una montafia que miran toda /a tragedia que hay abajo, pero que
llaman a la musica. Dice: ".. sus antiguos ojos brillantes estaban alegres”. Ven la escena
tragica, pero la ven desde la distancia, desde una cierta perspectiva.

Keating: Si, y esa perspectiva es, al menos en parte, un completo desapego —unidad y
desapego al mismo tiempo. Es una imagen incomparable de la esencia de la practica y la
fe budistas.

Miremos otra imagen, el rostro de Jesus en la cruz. Este es un rostro que es el reverso de
la ecuanimidad. Es el rostro de un hombre que se encuentra muriendo de sed,
ensangrentado por los golpes que ha recibido en todo el cuerpo, que lleva una corona de
espinas en la cabeza, y cuyos labios lanzan un grito de abandono. La naturaleza de la
crucifixién en esos dias era especialmente cruel, ya que las personas generalmente morian
asfixiadas, mientras luchaban por respirar a pesar del dolor insoportable que seguramente
les causaba cualquier movimiento de los brazos o las piernas.

44



Tenemos aqui dos imagenes que parecen estar casi invertidas. Entonces surge
inevitablemente la pregunta, ;cual es el significado ultimo del sufrimiento? O ;qué
experiencia del sufrimiento representan estos dos rostros que parecen tan opuestos, pero
que personifican la ensefianza espiritual de cada uno de estos dos grandes maestros?

El rostro de Buda es de exquisita serenidad, paz, tranquilidad; trasciende todo sufrimiento
aunque permanece unido a todos los que sufren. No hay esfuerzo por cambiar nada.
Simplemente hay aceptacion total de lo que es. Y la sonrisa sugiere que todo, tal y como
es, es perfecto.

En el rostro de Jesus en la cruz, vemos una expresién completamente diferente. Jesus en
su pasion y muerte, segun san Pablo, se identifica con el sufrimiento de todos. El
personifica, fisica, mental y espiritualmente, el tipo de sufrimiento mas intenso que
podamos imaginar. Su expresion es justo lo contrario al gesto externo de ecuanimidad y
trascendencia de todo sufrimiento del Buda. Jesus esta inmerso en él, abrumado por él,
totalmente impotente para controlarlo o reducirlo. Y, sin embargo, expresa a su manera la
misma disposicion de aceptacion total de lo que es; “Padre, en tus manos encomiendo mi
espiritu”. Jesus acepta, por amor incomparable, la mas cruel de las muertes y el rechazo a
nivel social de todo lo que propuso y enseno.

Surge naturalmente la pregunta: ;cual es el retrato mas exacto del significado del
sufrimiento? ;Es el rostro de Buda, que trasciende todo sufrimiento? ;O es el rostro de
Jesus, que esta totalmente inmerso en é|? Son contradicciones tan notorias que nos
obligan a abrirnos a la posibilidad de que ambas sean expresiones perfectas de la
realidad. Como se contradicen, el sentido Ultimo del sufrimiento debe trascender a ambas.

La ensefianza que expresan estas dos imagenes es incomparable. El sufrimiento, por
consenso general, es una parte inevitable e ineludible de la vida. Es la vida. Nuestra idea
de la muerte y de la vida cambia al mirar estos dos rostros. Cada uno tiene algo
increiblemente profundo que decir sobre la Realidad Ultima y el maximo significado del
sufrimiento.

Flowers: /Y qué tienen que decir? Si se imagina mirando esas dos caras, ;qué es lo que le
dicen?

Keating: Cada uno de nosotros tiene que responder esa pregunta por si mismo. El rostro
de Buda da fe de la compasion de la Realidad Ultima. Dice que, en ultima instancia, todo
esta bien. No solo eso, sino que todo es encantador, perfecto, bueno, hermoso, cierto,
disponible.

El rostro de JesUs nos esta diciendo que la Realidad Ultima se identifica totalmente con la
condicion humana en su punto mas desesperado, mas abandonado y mas solitario. La
pasion y muerte de Jesus es el resultado, en términos cristianos, de su identificacion con la
condiciéon humana y la alienacion de Dios, que es resultado del rechazo deliberado de Dios
a cualquier nivel y en cualquier grado que se haya pecado deliberadamente. En Jesus en la
cruz, estamos viendo las consecuencias del pecado en toda su cruda realidad, intensidad y
horror. Lo que estamos viendo es nuestro propio sentido interno de alienacion expresado

45



visiblemente. Las consecuencias de rechazar a Dios son una soledad insoportable y un
sentido de lo infernal que es la consecuencia natural de rechazar a Dios y de rechazar
todo lo que es bueno en los demas, en la creacion y en uno mismo. Representa
concretamente lo que es odiarse a si mismo.

Flowers: ;Odliarse a si mismo?

Keating: Odiarse a uno mismo es también odiar a Dios, puesto que Dios y nosotros
estamos unidos. Lo que estamos viendo en el sufrimiento y la muerte de Jesus es la
imagen inversa del Buda y su experiencia de paz insondable. El Verdadero Yo es la
Realidad Ultima manifestandose en un ser humano. En Jesus en la cruz, es el pecado que
se manifiesta como ser humano y la reaccion de Dios ante eso, que consiste en
identificarse con él y, al identificarse con él a todo nivel, incluso el mas profundo,
transmitir un amor que es tan intenso que transforma el pecado mismo en el amor puro de
Dios. Pero este amor esta tan oculto por la enormidad de la identificacion con el pecado y
sus consecuencias, que es posible que no concluyese con la muerte de Jesus.

El Credo de los Apdstoles, que contiene las doctrinas fundamentales a las que se adhieren
los cristianos, dice que posteriormente Jesus "descendié a los infiernos". Lo que llama la
atencién aqui es que Cristo no solamente abraza sus propios sufrimientos, sino los de
todos los demas y los hace propios. No solamente se identifica con ellos mediante su
desbordante compasioén, sino que se “hace pecado,” como dice Pablo, tomando para si
sus consecuencias e impregnando todo sufrimiento con un significado divino que
manifiesta la naturaleza intima de Dios, que es la auto entrega infinita, el sacrificio de todo
lo que uno es.

Flowers: Mucha gente piensa en el sufrimiento como una especie de castigo, y por eso,
como Job, preguntan: "Dios, ;por qué me pasa esto a mi?". Sienten que si pudieran
averiguar por qué, podrian hacer algo al respecto y el sufrimiento cesaria. ;Es eso un
error?

Keating: Algo de sufrimiento es inevitable. Ocurre en los desastres naturales sobre los que
no tenemos control, incluidos los asteroides que podrian caer sobre la tierra, como parece
haber sucedido en los ultimos milenios. Toda la creacion y la vida misma emergen del caos
y de las enormes colisiones de galaxias en el espacio exterior. Las moléculas de proteinas
y otros elementos necesarios para la vida solo se hacen posibles cuando las galaxias
chocan entre si y alcanzan una cierta temperatura en la que se pueden formar nuevos
elementos. El mensaje de la creacion es que los desastres fisicos o naturales a nivel
galactico crean las condiciones de las que pueden surgir formas de existencia mas
desarrolladas y, especialmente, es de ahi que eventualmente puede surgir la vida.

Un error fundamental que todos tendemos a cometer es atribuirle a Dios nuestros propios
pensamientos y nuestras perspectivas muy limitadas sobre el sufrimiento, quejandonos:
"¢Como puede Dios hacerme esto? Estoy sirviéndole y es de suponer que deberia de
ofrecerme un poco de ayuda." Incluso Pablo tenia este problema: naufrago, fue golpeado,
rechazado por su pueblo y apedreado, a pesar de que predicaba el evangelio

46



incansablemente por todas partes. Podriamos pensar, ; por qué Dios no lo ayud6? Mas
bien, Pablo fue encarcelado y le cortaron la cabeza. La persecucion u oposicion es sefial de
un llamado especial de Dios y no una sefial de que Dios no te ama. Mas bien, es una seiial
de que Dios te esta guiando hacia la dinamica de transformacién genuina que ves en la
naturaleza. La transformacién de las formas de vida inferiores es la Unica manera en que la
evolucién avanza hacia formas de vida superiores. Es dudoso que ese ritmo vaya a
cambiar.

Es importante para los cristianos darse cuenta de que en Dios no existe el castigo. Esa es
una simple proyeccion en Dios de nuestra propia forma de pensar. Incluso las amenazas
que encontramos en el Antiguo o el Nuevo Testamento pueden ser el unico modo de que
la gente reconsidere sus comportamientos negativos o dafiinos. Pero todas las amenazas
divinas son reversibles.

La Terapia Divina es implacable en su afan por sanar nuestras heridas. Dispone las
circunstancias de la vida, por horrendas que nos parezcan, de forma que nos permitan
profundizar en el inconsciente y hacernos mas vulnerables a su contenido, sin
desanimarnos y sin caer en la desesperacion en lo mas minimo —mas bien, cuando amamos
la honestidad, la verdad, la autenticidad y la integridad de ser exactamente quienes Dios
quiere que seamos en el momento presente, y respondemos apropiadamente a esto, nos
convertimos en canales de la gracia divina, en lugar de modelos de virtudes meramente
humanas.

47



La Redencion

48



Si alguno esta en Cristo es una nueva creacion. jLo viejo ha pasado, ha llegado ya lo
nuevol

2 Corintios 5: 17

o
S
o
S

X3

53
o
o

R/
*,

*¢
o

*
o
*¢
o
*
o
e
o
*¢
o
X

*,

Este camino de Dios no consiste en multiplicidad de consideraciones, ni modos, ni
maneras, ni gustos... sino en una sola necesaria, que es saberse negar de veras.

San Juan de la Cruz, Subida del Monte Carmelo, Libro 2, capitulo 7, # 8

49



Padre Keating: Santo Tomas de Aquino ensefia que Dios pudo haber perdonado el
pecado del ser humano o mas exactamente, el pecado de Adan y Eva, con sus
consecuencias para el resto de la especie humana, mediante un simple acto de la voluntad
divina. Dios no necesitaba exigir el sufrimiento y la muerte de su Hijo. Esto sugiere que el
motivo principal de la encarnacion y la obra redentora de Cristo es manifestar toda la
extension de la bondad de Dios, mediante un acto que revela la generosidad desbordante
del amor de Dios por nosotros. La humildad de Dios lo motivé a identificarse con la
realidad del sufrimiento humano y de la muerte en la persona de su Hijo encarnado. De
ese modo, se levanté una esquina del velo que oculta la naturaleza mas intima de la
Realidad Ultima.

Si el Hijo amado de Dios, a pedido del Padre, se identifica con la condicién humana y el
pecado, ;qué nos dice eso acerca de la relacién divina del Padre y el Hijo en la Trinidad?
Nos revela que Dios esta sacrificando eternamente lo que mas ama por nosotros. Implica
también, por parte de Jesus, la comprension de que al aceptar las consecuencias fisicas,
psiquicas y espirituales del pecado, se aleja del amor infinito del Padre. Si su identificacion
con nosotros es real, Jesus debe soportar la sensacién de ser rechazado por Dios, ya que
el sentido de alienacion es la esencia misma del pecado deliberado. ;Es esto un gesto
simbdlico solamente? ;O se trata un verdadero rechazo? Jesus grita al borde de la muerte:
"Dios mio, Dios mio, spor qué me has abandonado?" En otras palabras, ";Cémo pudiste
hacerme esto a mi, tu Hijo amado?" La Unica respuesta es el silencio. Al consentir Jesus a
hacerse pecado, el amor sin limites del Padre se revela de la manera mas sublime, aunque
parezca haber sido rechazado.

La redencion por medio del sufrimiento y la muerte de Jesus no se limita a la tarea de
salvarnos de las consecuencias del pecado. Esa accién liberadora, segun las Escrituras, es
la condicién necesaria para que el género humano se transforme en Dios, y éste es el fin
ultimo del sacrificio de Jesus. A través de su pasion, muerte y resurreccion, Jesus sana a la
familia humana de toda su gama de limitaciones y fracasos, invitandonos a participar de la
vida divina al grado mas pleno que seamos capaces de recibir.

Permanece la inmensa importancia de la obra redentora de Cristo. La pregunta es: ;Qué
significa realmente el término "redencién"? ; Qué motivo hay tras de la decisién del Padre
de pedirle a Cristo, su Hijo amado, que se haga pecado, es decir, que se haga lo opuesto a
todo lo que es el Padre? Jesus revela con sus acciones la humildad del Padre, que esta
dispuesto a todo con tal de comunicar la vida divina en toda su plenitud a la familia
humana, en la medida en que somos capaces de recibirla.

Hay una consideracién adicional. La razéon por la que Jesus consintié a hacerse pecado por
nosotros es porque su gran amor por el Padre lo impuls6é a manifestar, de la manera mas
visible y plenamente humana, el extraordinario amor que tenia por el Padre. Lo llevé a
revelar la magnitud de ese amor mediante un sacrificio que implicaba un enorme
sufrimiento humano e incluso divino. Dej6 de ser Dios en su encarnacién para hacerse uno
con nosotros, permitiendo que nos convirtiéramos en hijos de Dios que participan de la de
la vida divina. La obra de la redencion no es tanto pagar un enorme precio para

50



rescatarnos a nosotros, los pecadores, sino que es una estupenda afirmacién de la
compasion de Dios por la familia humana en nuestra actual situacion evolutiva, en la que
hacemos la transicién de la conciencia animal a la racional, que es la puerta a todas las
etapas superiores de consciencia.

De modo que la caida en desgracia de nuestros primeros padres no es la Unica manera de
explicar la condicion humana. Puede explicarse también como una falta de desarrollo
evolutivo de formas inferiores de vida. Quizas ambas perspectivas contribuyan a la
realidad actual. En cualquier caso, la vida y la muerte de Jesus han dado a la familia
humana un profundo impulso en la direccion de la transformacién divina. Mientras nuestra
evolucion espiritual como seres humanos no haya madurado hasta cierto punto, nuestra
idea de Dios y nuestras relaciones con las otras personas y con nosotros mismos
continuaran retrocediendo a niveles de comportamientos infrahumanos o animales,
especialmente en épocas de conflicto.

Nuestra vocacién es ir mas alla de esos niveles inferiores y contribuir a la edificacion del
Cuerpo Mistico de Cristo, en el que se manifiesta gradualmente todo el potencial humano.
;Sera posible lograr esa transformacion en este mundo? Los misticos cristianos creen que
si lo es. En su opinion, la redencién, en el sentido de transformacién en la forma divina de
ser realmente humanos, esta disponible para todos en esta vida.

No sabemos cuan grande sera la proporcion de la humanidad que podra acceder a esta
forma divina de ser verdaderamente humanos. Pero es razonable que nos hagamos la
pregunta acerca de si la opinion teoldgica que considera la redencién como un pago por
el pecado es la forma mas adecuada de presentar la verdad acerca de quién es el Padre. Y
revelar quién es el Padre parece ser la mayor preocupacion y el propoésito de la vida y la
ensefanza de Jesus.

Dra. Flowers: £s una revelacion que aun no ha sido entendida del todo.

Keating: Si, y no creo que lo sea hasta que suficientes personas hayan sorteado el proceso
de transformacién y sean capaces de interiorizar las implicaciones espirituales y el
significado ultimo del sacrificio de Cristo. Las Escrituras proporcionan ejemplos de
personas que realmente tuvieron esa percepcion. Por ejemplo, Maria de Betania parece
haber intuido lo que Jesus estaba a punto de hacer en la cruz cuando lo ungié en la casa
de Simén el Leproso, rompiendo un frasco de alabastro con un perfume muy caro sobre su
cuerpo y llenando toda la casa con un olor maravilloso. Las autoridades estaban
empefadas en matarlo. Lo que su gesto extravagante simbolizaba era el significado mas
profundo de la pasion y muerte de Jesus. El cuerpo de Cristo es la vasija que contiene el
perfume mas precioso de todos los tiempos, a saber, el Espiritu Santo. Estaba a punto de
ser quebrantado para que el Espiritu Santo pudiera derramarse sobre toda la humanidad
—pasada, presente y futura— con una generosidad sin limites. Hasta que ese cuerpo no
hubiese sido roto en la cruz, la totalidad del don de Dios en Cristo y sus posibilidades
transformadoras para el género humano no hubiesen podido ser conocidas ni
remotamente previstas.

51



Jesus, en su pasion y muerte, se alejo del amor mas grande que existe, debido a un amor
aun mayor al Padre, que quiso transformar a toda la familia humana. La transformacion en
Cristo —deificacion— es, pues, el pleno sentido de la redencién.

52



El Amor y la Trinidad

53



De su plenitud todos recibimos gracia sobre gracia, pues la Ley fue dada por medio de
Moisés, pero la gracia y la verdad nos han llegado por medio de Jesucristo.

Juan 1: 16-17

...Diciéndote en esta union suya...: Yo soy tuyo y para ti, y gusto de ser tal cual soy por
ser tuyo y darme a ti.

San Juan de la Cruz, L/lama de Amor Viva, Cancion 3, Verso 1 # 6

54



Dr. Flowers: Usted dice muy a menudo en sus obras que Dios es un Dios amoroso y que
su relacion con nosotros es la de un amante. ;Qué distingue la relacion de Dios como
amante de cualquier otra? ;Y qué hay de la paradoja de que al aumentar la capacidad del
amor en este camino cristiano aumenta también la capacidad de sufrir?

Padre Keating: Si, pero no es el mismo tipo de sufrimiento que ocurre al principio, porque
se ve un cierto valor en el sufrimiento y el camino hacia la sabiduria divina. Hay algo
acerca de la naturaleza de Dios que hace que el sacrificio sea primordial. Desde esta
perspectiva, el sacrificio es el significado del universo.

Flowers: /£l sacrificio?

Keating: El sacrificio es el don total de uno mismo o de todo lo que uno es. Esto continta
eternamente en las relaciones al interior de la Trinidad, donde el sacrificio es delicioso. La
bondad divina se entrega infinitamente, totalmente y sin cesar. Por supuesto, cualquier
cosa que digamos sobre la Trinidad solo puede sefalar ciertos aspectos que estan mas
alla de cualquier concepto y que solo pueden experimentarse plenamente en la proxima
vida. |El amor divino es acuciante! Si experimentaramos a Dios frente a frente, el alma seria
forzada a salir del cuerpo y nuestra aventura humana se veria interrumpida antes de
tiempo. Por eso las Escrituras dicen que nadie puede ver a Dios y vivir. Nos cuentan los
que han tenido experiencias de muerte que desean volver alli.

Flowers: Pierden todo miedo a la muerte.

Keating: Si. He aqui algunas reflexiones acerca de como funciona la Trinidad, aunque
sabemos que estas reflexiones solo pueden servir de indicadores. Me parece que el
proposito fundamental de Jesus era manifestar la bondad del Padre y las disposiciones
ocultas en el corazén del Padre. ;Cuales podrian ser éstas? Los teélogos proponen que
hay tres relaciones esenciales en un solo Dios, es decir, tres relaciones en una realidad
comun que podria llamarse la Deidad. El Padre disfruta de la plenitud de la Deidad como
fuente, pero una fuente en relacidén con las demas. El Padre es infinita potencialidad. El
Hijo es la realizacion de todo lo que es el Padre. El Padre le entrega totalmente al Hijo
todas las riquezas de la naturaleza divina. La Palabra de Dios es creadora de todo lo que
existe. No existe la posesividad en Dios, ni apego, ya que El lo tiene todo y lo es todo
como su fuente y sustento. No hay nada que recibir. El Padre no necesita ni de dones ni de
servicios, sino que se entrega a si mismo a mas y mas criaturas en la medida en que éstas
puedan recibirlo.

El Hijo es el principio receptivo en la Trinidad, que recibe totalmente al Padre. El Hijo se
devuelve totalmente al Padre y su reciproca entrega se expresa en la Tercera Persona, que
es el movimiento de su amor comun. Este movimiento no es un anhelo de amor y unidad,
sino el suspiro de infinita satisfaccion y deleite en el acto de amar, dar y ser Uno.

El Hijo de Dios se hace carne, como proclama el prélogo del Evangelio de Juan. Ahora
estamos ante una situacion en la que el sacrificio implica sufrimiento, ya que, al crear a los
seres humanos, el Padre nos ha comunicado un grado significativo de libertad. Por lo

55



tanto, podemos rechazarlo o seguir nuestra propia busqueda loca de la felicidad a través
de los programas emocionales que solo pueden conducir a la desgracia y la frustracion.

Asi describe Pablo la Encarnacién: "La Palabra de Dios no consider6 el ser Dios como algo
a lo que aferrarse, sino que se despojé de si mismo". Es decir, abandoné totalmente todas
las prerrogativas de ser divino, se identificé y se hizo uno con la forma mas baja de seres
inteligentes que conocemos, ocup6 el lugar inferior entre ellos, fue rechazado por las
autoridades civiles y eclesiasticas de su época y vio su misién destrozada ante sus ojos.
;Qué esta haciendo? Esta tratando de manifestar y comunicar lo que el Padre hace
eternamente entregandose al Hijo, de modo que él vive en el Hijo y no en si mismo. El
Padre se esta vaciando eternamente de todo lo que podria llamar suyo. Todo en la
Trinidad es amor abnegado, no posesivo. Ademas, si Jesus es el verdadero Hijo de Dios,
tiene que manifestar la misma disposiciéon de vaciamiento total que tiene el Padre al
engendrar al Hijo. El Jesus pobre, sufriente y moribundo es la revelacion del Dios invisible.
Estamos invitados a participar en esa inmensa corriente de amor desinteresado.

Todo el mundo, por el mero hecho de haber nacido, esta en el camino espiritual. No hay
otra opcion. Todos tenemos la capacidad innata de manifestar a Dios, porque ya somos
esa imagen en virtud de haber sido creados. Las religiones del mundo tienen el deber de
hacer que las personas despierten a ese destino, y de proporcionar los medios para
adquirirlo, tales como rituales, sacramentos, buenas obras y una relacion mas profunda
con la Realidad Ultima. En el cristianismo, la ensefianza principal es cémo vivir como seres
humanos de una manera divina.

En la Trinidad, el amor infinito se expresa en la entrega total de si mismo, o sea, en el
sacrificio. Cristo, al hacerse hombre, no podia menos que dar un ejemplo completo, e
incluso extremo, de su entrega total al amor del Padre. Ese amor es impresionante, porque
implica, como dice Pablo, hacerse pecado por nosotros.

Flowers: ;Qué significa convertirse en pecado?

Keating: Pablo lo expresa de la siguiente manera: "El que no conoci6 pecado --es decir, la
Palabra divina-- fue hecho pecado" (2 Corintios 5: 21). Jesus, en su agonia en el huerto de
Getsemani, pidié que se le librara de beber la copa que simbolizaba las plenas
consecuencias de toda la violencia, el pecado, la indiferencia y los horrores de la mala
conducta humana de todos los tiempos. Si aceptamos nuestra identidad como seres
humanos, estamos en la misma onda que Jesus. Nos identificamos con Jesus, asi como él
se identific6 con nosotros.

El descenso a los infiernos es el simbolo de la maxima identificacion con la naturaleza
humana. Como lo expresa un escritor espiritual: "Cristo, al hacerse humano, ha tomado el
lugar mas bajo a tal extremo que nadie puede quitarselo jamas". En Jesus, el amor se
traslada a un nuevo nivel de profundidad. A Cristo se le pidi6 que dejara de ser el amado
del Padre para cumplir la voluntad del Padre. EIl amor mas grande reside en renunciar al
amor por amor. De modo que ahora estamos hablando de un tipo de amor mas alla de la
compasion o mas alla del agape, a saber, el amor divino, que es una entrega tan total de

56



si mismo que realmente no queda nada de él. Es una total ausencia de posesividad, una
libertad total. Pero, aparentemente, eso es Dios: lo es todo, al no ser ninguna cosa en
particular.

El movimiento hacia las actitudes transformadoras es un movimiento de amor. Cada vez
que descendemos a un nuevo nivel de humildad, alli, instantaneamente, ocurre una
resurreccion. Soltar cualquier parte de nuestra falsa identidad permite que el Espiritu
Santo entre corriendo en nosotros y nos dé nuestra verdadera identidad, nuestro
verdadero yo. De esta manera, nuestra consciencia deja de ser nuestra consciencia. Mas
bien, se percibe que nuestra consciencia limitada esta cobijada en la consciencia mayor de
la Palabra de Dios, encarnada en nosotros.

Creo que lo mas conmovedor de las relaciones trinitarias es que todo sufrimiento, de
alguna manera, esta en Dios. De hecho, nada en nuestras vidas esta separado de Dios. A
medida que se desarrolla el proceso de transformacion, los detalles de nuestra vida, las
motivaciones, las elecciones y las acciones se inspiran cada vez mas en la vida divina que
esta tomando forma en nosotros. Nuestras personalidades individuales, planes y deseos
pueden permanecer, pero sin apego, de modo que somos libres de dejarlos ir cuando las
circunstancias o Dios nos los quiten. Mientras tanto, los necesitamos, en cierta medida,
para vivir en este mundo, manifestando en las dificiles circunstancias de la vida cotidiana,
la gran misericordia y amor que Dios tiene por nosotros y por todos.

El servicio cristiano no es tanto lo que estamos haciendo por los demas como lo que
Cristo en nosotros esta haciendo por Cristo en ellos. El camino contemplativo es el
reconocimiento cada vez mayor de quién es Dios, sin saber completamente quién El es o
qué es El.

La Realidad Ultima lo usa todo para transformar a la familia humana en el Cuerpo Mistico
de Cristo. A cada uno de nosotros se nos invita a ser una célula en ese Cuerpo. Cada
célula tiene el programa completo del Cuerpo Mistico. El Espiritu Santo, como el alma en el
cuerpo, llena cada parte y cada célula del cuerpo, dandole vida. EIl ADN divino es el
programa del Espiritu Santo para cada uno de nosotros.

Todo el mundo tiene una vocacion en ese Cuerpo. Cada vocacién tiene su modo de ser
divino, no importa que alguien sea basurero, policia, madre, abuela, maestra, persona
enferma, etc., porque, a fin de cuentas, como dice Pablo, "Dios es todo en todo". Esto no
significa que no haya nada mas, sino que no hay proporcion entre todo lo demas y esta
vasta, ilimitada e inagotable fuente de bondad que es el fundamento del ser. El proceso de
curacion manifiesta lo que es mas importante de conocer, es decir, la infinita misericordia
de Dios, que es la Unica posesion que realmente necesitamos. Podemos prescindir de todo
lo demas.

Flowers: /Podria hablar un poco sobre el Espiritu Santo?

Keating: Se cree que el Espiritu es el santificador, ya que personifica la espiritualidad de
entrega total que caracteriza al Padre y al Hijo. La palabra "persona" probablemente no es
un término adecuado para describir las relaciones al interior de la Trinidad, pero hay

57



aspectos que sugieren que “Padre” e “Hijo” son palabras apropiadas para describir las
actividades que las Escrituras les aplican. S6lo el Hijo de Dios se hizo carne. El Espiritu
fluye del Padre y del Hijo como una expresién de su unidad.

"El Espiritu del Sefior llena la tierra; lo abarca todo y conoce cada voz" (Libro de Sabiduria
1, 7). El Espiritu llena todas las cosas y ordena todas las cosas dulcemente. Trae orden al
caos. El Espiritu es la fuente de todo el organismo sobrenatural: las virtudes teologales, las
virtudes morales infusas y los Frutos y Dones del Espiritu Santo. El Espiritu es santificador,
el Paraclito que intercede por nosotros, el Consolador y el Abogado que intercede por
nosotros.

En mi juventud llamaban al Espiritu "el huésped olvidado". En otras palabras, la Iglesia
estaba tan alejada de algunos de los recursos primarios de sus primeros dias que no
parecia ser consciente de lo que hace el Espiritu, aunque ciertamente estaba disponible en
la tradicion. Los aspectos externos y legalistas de la Iglesia habian dominado tanto la
instruccion religiosa, que la presencia mas importante de nuestras vidas era virtualmente
desconocida. jimaginate llamar al Espiritu Santo "el huésped olvidado!" . Si el personaje
mas importante del universo es un desconocido, estamos en una situacion bastante dificil.
Esto ha sido corregido gradualmente, especialmente con la teologia inmediatamente
anterior, durante y posterior al Concilio Vaticano II.

"Dios ha derramado su amor en nuestro corazén por el Espiritu Santo, que nos ha sido
dado" (Romanos 5: 5). Y ";No saben que ustedes son templo de Dios y que el Espiritu
Santo mora en ustedes?" (1 Corintios 3: 16) Estos son textos que refuerzan la realidad de
la Inhabitacién Divina, y el hecho de que cuando nosotros mismos nos callamos, es para
poder escuchar los movimientos y la guia del Espiritu, que habita en nosotros de tal
manera que es la guia y la institutriz, por asi decirlo, que nos enseiia la etiqueta divina 'y
que transforma nuestras disposiciones egocéntricas en la absoluta generosidad del
Anfitrion Divino. Dios nos ha invitado al banquete de la vida y, ain mas, al super-banquete
de la vida eterna, que es el alimento de la esencia divina — el alimento destinado a los
participantes mas maduros en la aventura de la vida humana.

58



ina

v

taciéon D

La Inhab

59



...También estaré contigo;
No te dejaré

Ni te abandonaré

Josuéi: 5

4

*
X/
4

*
X/
4

4

4
*
X/

*
X/
4

*
X/
4

*,
o
*,
o
%
RS
*,
o
o
B
o

>

X/
*
X/
*
X/
X4
*
X4
X/
X4

El centro del alma es Dios, al cual cuando ella hubiere llegado segun toda la capacidad de

su ser y segun la fuerza de su operacion e inclinacion, habra llegado al Gltimo y mas
profundo centro suyo en Dios, que sera cuando con todas sus fuerzas entienda, ame y

goce a Dios.

San Juan de la Cruz, Llama de Amor Viva, cancion 1, verso 3, # 12

60



Padre Keating: Somos la imagen de Dios, y esto consiste en la gracia que se nos
comunica a través de la fe, el hecho de que Dios habita en nosotros y que la Trinidad vive
en nosotros —conocido también como la Inhabitacién Divina. En su discurso de despedida
en la Ultima Cena, Jesus habla de la unidad de nuestra unién con Dios, y de la promesa del
Padre y del Hijo de venir y hacer su morada permanente en nuestro interior nosotros. El
Evangelio de Juan afirma, una y otra vez, que Dios habita en nosotros como un Padre
amoroso.

La Inhabitacién Divina es la fuente de profundos poderes sobrenaturales. Las tres virtudes
teologales de fe, esperanza y caridad son parte del legado de gracia y fluyen
organicamente de la Inhabitacion Divina. Nuestro legado natural incluye un intelecto y una
voluntad, asi como los sentidos interiores y exteriores. El organismo sobrenatural se
asemeja a estas capacidades fisiolégicas y mentales y las conduce a una cierta integracion
con nuestras facultades sobrenaturales.

Por lo tanto, la travesia espiritual no trata de obtener algo, sino de despertar a los dones
que ya tenemos. Como resultado, nuestra respuesta principal al don de Dios es la gratitud
y el consentimiento. No hablo de actividad en la manera de esfuerzo, sino de accién en el
sentido de aceptar la bondad de la presencia de Dios y su hospitalidad ilimitada. Como
escribe Pablo, "Qué tienes que no hayas recibido?” (1 Corintios 4: 7)

Dra. Flowers: Pero puede haber una especie de circularidad aqui para algunas personas,
que entenderian que es necesario tener fe para emprender la travesia para recibir la fe.

Keating: Mi punto es que ya tienes la imagen de Dios dentro de ti, con todas sus
potencialidades. La falta de fe implica una actitud de rechazo.

Flowers: Eso es interesante. De modo que existe un poderoso malentendido acerca de/
“camino de fe.”

Keating: De hecho, todos estamos psicolégicamente de cabeza y tenemos todo patas
arriba. Nuestra tarea es virarnos al derecho. El término "fe" implica principalmente
confianza en Dios. No es tanto una aceptacion de proposiciones, como un compromiso de
abandonarse a Dios. La fe consiste en entregarse totalmente a Dios.

Flowers: /Y la esperanza?

Keating: Hay un sentimiento llamado "esperanza" que es espontaneo. Es la reaccion
instintiva a un bien que se puede alcanzar, pero que aun no esta presente. Pero la virtud
teologal de la esperanza no es ese tipo de esperanza. No tiene que ver con el futuro en lo
absoluto. Tampoco tiene que ver con el pasado. Es, mas bien, la confianza y aceptacion de
la infinita misericordia de Dios ahora mismo, en el momento presente. La misericordia
infinita no se basa en lo que hayamos hecho o dejado de hacer, sino que es simplemente
parte de la pura gratuidad de la gracia, en la que Dios esta dispuesto a olvidar todo
nuestro comportamiento negativo del pasado y preferiria que nos encomendaramos por
completo a él y no pensaramos en ello tampoco. De modo que es un movimiento hacia el
momento presente.

61



Esta clase de esperanza no se basa en lo bueno o malo que hayas sido, sino en quién eres
ahora. Si en este momento tu voluntad esta entregada a Dios, estas ejerciendo la virtud
infusa de la esperanza. “Y esta esperanza no nos defrauda, porque Dios ha derramado su
amor en nuestro corazén por el Espiritu Santo que nos ha sido dado”. (Romanos 5: 5)

La esperanza nos libera de todo el peso del pasado. No se basa en nada temporal o
ilusorio, sino en la naturaleza misma de Dios, que es infinita misericordia, poder y bondad.
Nuestras virtudes no significan nada y nuestros pecados ya no son obstaculos. Ahora
estamos completamente con Dios en el momento presente, sea lo que Dios quiera que
éste sea. El ejercicio habitual de la esperanza es una enorme liberacion de la tendencia a
castigarnos por faltas pasadas, reales o imaginarias, y de un incesante escarbar en las
motivaciones de acciones pasadas que ya no se pueden recuperar. La esperanza nos invita
a tomar la direccién de olvidarnos de nosotros mismos y entregarnos a Dios.

La caridad es el crecimiento del amor desinteresado, que es la vida de la Trinidad. La
corriente de caridad brota del Padre, se derrama en el Hijo y llega a su quintaesencia en la
espiritualidad del Espiritu Santo. La corriente de caridad circula en la Trinidad
constantemente, como una especie de rio, algo que es mas dinamico que un simple
arroyo. Es un océano de amor en el que se nos invita a participar, y gradualmente se nos
atrae a ese perenne movimiento circular de recibir, transmitir y devolver. Jesus expresa asi
su experiencia. "Sali del Padre y vine al mundo; ahora dejo de nuevo el mundo y vuelvo al
Padre". (Juan 16: 28)

Toda la creacion ha surgido del Padre y permanece en el Padre como su Fuente. Dios se
manifiesta en las formas mas materiales y elementales de la creacién. La evolucion es el
retorno de todo a la Fuente, trayendo consigo toda la creacion, cada cosa segun su
capacidad o naturaleza, para que todo lo creado pueda descansar en el seno del Padre y
participar de la naturaleza divina.

La caridad implica asimilar las mismas disposiciones hacia la creacion que estan presentes
en la Trinidad, principalmente el amor incondicional; la voluntad de perdonarlo todo; la
libertad interior de cualquier forma de compulsion; el olvido de nosotros mismos y el
desapego de la identificacion excesiva con los pensamientos y los sentimientos de nuestro
cuerpo. En resumen, reconocer la diferencia entre nuestra mente y nuestro verdadero yo.
Estas virtudes teologales transforman gradualmente nuestro intelecto y voluntad en la
mente y el corazén de Dios.

Luego estan los Frutos del Espiritu enumerados en Galatas 5:22, que son términos
especificos para los actos espontaneos del Espiritu que expresan las virtudes teologales
tanto durante la oracién como en el contacto practico con la vida diaria. La caridad, la
alegria y la paz son los tres primeros. La alegria no es tanto exuberancia, sino una
sensacion de bienestar y una actitud positiva ante la vida, a pesar de las dificultades, las
tragedias y el dolor.

La paz, en la definicion clasica, es la tranquilidad del orden. Significa que no nos
inclinamos compulsivamente a una u otra actitud ante las diversas cuestiones morales que

62



se presentan en la vida cotidiana. De ese modo, evita los extremos. Toda virtud tiene su
contrario. La moderacion es una manifestacién de prudencia, equilibrio y estabilidad
espiritual con respecto a las actividades de la vida cotidiana.

La bondad consiste en percibir la presencia de Dios en todo, especialmente en la
naturaleza y en las demas personas. Este don se destacaba en la Madre Teresa, cuya fe,
perfeccionada por este Fruto, veia a Cristo en los pobres y desamparados que ella recogia
en las calles de Calcuta.

Flowers: Por eso ella nunca perdioé su energia para hacer ese trabajo. Siempre estaba
abrazando a su Amado. O sea, que el trabajo la alimentaba.

Keating: Sin ese don, solo hubiese podido ver la fealdad y la repulsion y sentir el deseo de
pasar de largo, caracteristicos de una reaccion meramente humana a la indigencia.

Flowers: S/ servimos asi, lo hacemos por un sentido de obligacion. Y luego, a veces, es una
carga para el espiritu de la persona a la que servimos.

Keating: Si, puede convertirse en una forma de dominacion.

Flowers: Y una especie de obligacion. Pero cuando la Madre Teresa sostenia a esos
leprosos, era mas parecido a una fiesta de amor.

Keating: Porque lo que ella veia no era lo que normalmente vemos con los ojos corporales.
Ella veia con el ojo interior de la fe, elevado a un mayor grado de penetracion mediante
este Fruto especial del Espiritu. Las cualidades que Dios infunde en nuestros corazones
gratuitamente conducen a la transformacién. Con estos dones, estamos mas que
calificados para la transformacién en Cristo.

Sigamos describiendo estos Frutos del Espiritu --la fidelidad es la lealtad incansable a
nuestros compromisos, pase lo que pase. La paciencia es una actitud de esperar por Dios,
o por la resolucion de los dilemas, los problemas y las dificultades por mucho que duren 'y
por el tiempo que Dios quiera. La paciencia refuerza la virtud moral infusa de la fortaleza,
que consiste en perseverar, por mas dificiles que sean las circunstancias, en la busqueda
del bien que es dificil de obtener. Es una virtud especialmente importante para la
perseverancia en nuestras relaciones y compromisos con la travesia espiritual.

Los Frutos del Espiritu no son prepotentes. Pueden pasar inadvertidos para los demas, ya
que no son impactantes o sensacionales. Intensifican gradualmente nuestra sensibilidad a
la presencia de Dios, y a medida que se incrementa ese sentido de presencia general, los
Frutos también aumentan. Durante todo ese tiempo, estamos absorbiendo la mente y el
corazon de Cristo. En otras palabras, como células del Cuerpo de Cristo, estamos
comenzando a expresar el ADN divino en nuestra ubicacion particular en el Cuerpo. El
organismo sobrenatural es la presencia y el ejercicio de la vida resucitada de Cristo en
nosotros. Por lo tanto, de cierta forma, la mayor prueba de la resurreccion de Cristo es su
accion en nosotros, que se manifiesta a través de las virtudes infusas y los Frutos y Dones
del Espiritu, asi como de las Bienaventuranzas que brotan de ellos.

63



Flowers: Siempre me ha llamado la atencion que la unica promesa que Dios hace
repetidamente en las Escrituras es que va a estar presente. No promete que no sufriremos.
No promete que no tendremos hambre. Pero si dice: "Estaré contigo”. Esa es su unica
promesa, siempre.

Keating: Si, €l nunca dijo que el camino espiritual iba a ser una alfombra magica para
alcanzar la felicidad. Su exhortacion "Ven y sigueme" sugiere que no solo debemos
seguirlo por los polvorientos caminos de Galilea, sino hasta la cruz. Pero no nos debemos
quedar en su muerte, ni tampoco en su descenso a los infiernos. Seguir a Cristo es ir a
todos los lugares espirituales o estados de conciencia que El experiment, y luego
compartir su Resurreccién y su Ascension, que es su regreso al seno del Padre. Ese es el
pleno desarrollo de la Resurreccion.

Como se atreve a decir San Pablo, todas las células del Cuerpo Mistico ya estamos
presentes con Cristo a la diestra del Padre. La cabeza del Cuerpo ya esta alli, de modo que
nosotros, poco a poco, vamos acercandonos a nuestra Fuente. La Ascensién es la maxima
manifestacion de la vida resucitada en nosotros. Es la capacidad de ver a Cristo activo y
triunfante por encima del sufrimiento y la aparente destrucciéon de todo la bueno y del
descenso del comportamiento humano a situaciones cada vez peores. En todo ello, la luz
de la Resurreccion y el poder de la Ascension permanecen ocultos.

Los Frutos del Espiritu, a pesar de que su profundidad conduce al pleno desarrollo de las
virtudes teologales, son superados por los atiin mayores siete Dones del Espiritu,
enumerados en Isaias 11:2 y aplicados, en el Evangelio de San Mateo, a las
Bienaventuranzas. .

"Bienaventurado" significa algo asi como "felicidades". Nos encontramos aqui con una total
inversion del sistema de valores humanos y son totalmente contraculturales. Las
Bienaventuranzas son la idea y la experiencia que Jesus tiene de la felicidad. Nadie ha sido
jamas mas pobre que él en el sentido de que renunci6 a los tesoros de la divinidad para
encarnarse, y mucho mas aun en su pasion y muerte. La esencia divina es el valor
supremo, y eso es lo que él entregé. Para usar las palabras de Pablo, "no consider6 ser
igual a Dios como algo a lo que aferrarse" (Filipenses 2: 6). Jesus se refiere a esta
disposicion en la bienaventuranza: "Bienaventurados los puros de corazén, porque ellos
veran a Dios" (Mateo 5: 8). Esta bienaventuranza se refiere a la humildad perfecta.

El Fruto del Espiritu denominado "bondad" ve a Dios en todo. La Bienaventuranza de la
pureza de corazén consiste en verlo todo en Dios. Ver a Dios en todo y a todo en Dios es
no ver nada mas que a Dios. Esto apunta al significado sublime y transformador de
algunas frases de Pablo, tales como: "Cristo es todo y esta en todos"(Colosenses 3: 11). O
"Dios sera todo en todo" (1 Corintios 15: 28).

64



Transformaciéon Divina

— Lt ey

65



El que bajo es el mismo que también subié a lo mas alto del cielo para llenarlo todo.

...hasta que todos lleguemos a estar unidos por la fe y el conocimiento del Hijo de Dios, y
alcancemos la edad adulta, que corresponde a la plena madurez de Cristo.

Ya no seremos como nifios, que cambian facilmente de parecer y son arrastrados por el
viento...Mas bien, profesando la verdad en el amor, debemos crecer en todo hacia Cristo,
que es la cabeza del cuerpo.

Y por Cristo el cuerpo entero se ajusta y se liga bien mediante la unién entre si de todas
sus partes; y cuando cada parte funciona bien, todo va creciendo y edificandose en amor.

Efesios 4: 10, 13-16

Transformados en Dios, viviran vida de Dios y no vida suya, aunque si vida suya, porque la
vida de Dios sera vida suya. Y entonces diran de veras: vivimos nosotros, y no nosotros,
porque vive Dios en nosotros...Cuando este dibujo de transformacion en esta vida se
alcanza, es grande buena dicha... por eso le le dijo en los Cantares: “Ponme como seiial
en tu corazén, como sefal sobre tu brazo.” El corazén significa aqui el alma, en que en
esta vida esta Dios como seial de dibujo de fe...

San Juan de la Cruz, Cantico Espiritual, Cancién 12, #8

66



Dra. Flowers: Jesus habla de /a "habitacion interior". Me gustaria saber qué pasa en esa
habitacion interior.

Padre Keating: Si recuerdas, es en el contexto de la oraciéon que Jesus habla de la
habitacién interior. Comienza diciendo: "Si quieres orar", lo que implica que si deseas una
relacion con Dios, o una relacion mas profunda de la que tienes ahora, esta formula puede
serte util. Esta formula es la base para la practica de la Oracién Centrante, que es una
forma contemporanea de llevarla a cabo.

En la habitacién interior ocurren dos cosas. Una, es la afirmacién de nuestra bondad
fundamental. Dios afirma el hecho de que hemos sido creados a su imagen y semejanza.
Lo hace mediante una variedad de experiencias afirmativas, como una sensacion de paz, o
de que todo esta bien, o que Dios nos ama.

Lo segundo es la purificacion del inconsciente. Eso incluye la descarga del material
emocional reprimido de la primera infancia, que necesita ser evacuado haciéndonos
conscientes de ellos por primera vez y experimentando los sentimientos que habiamos
reprimido. También incluye nuestra identificacién excesiva inconsciente con nuestro grupo,
bien sea la familia, el clan, la aldea, la tribu, el pais, la ciudad-estado, la religién, el grupo
étnico, el grupo de amistades, la pandilla y, hoy en dia, la aldea global.

Flowers. ;Usted cree que es posible identificarse excesivamente con la aldea global?

Keating: El falso yo es capaz de identificarse excesivamente con cualquier cosa. Para evitar
que lo haga, la terapia divina nos invita a aceptar la purificacion del inconsciente, de
incluso la profundidad del inconsciente, que normalmente no puede ser alcanzada por un
proceso reflexivo simple, sino que requiere la accién especial del amor divino. Ese amor
profundo arroja una luz penetrante que revela, con el tiempo, lo que se oculta en nuestro
inconsciente. El residuo del falso yo todavia esta incrustado en el inconsciente, incluso
después de que los efectos transformantes de los Frutos y los Dones del Espiritu han
comenzado a aparecer. Es dificil decir si es posible corregir el falso yo por completo en
esta vida. Por lo que puedo percibir, me parece que la accion divina sigue escudrifiando y
sanando durante toda la vida.

Los programas emocionales para la felicidad estan arraigados en quiénes creemos ser y en
lo que queremos llegar a ser para ser felices. La purificacion del inconsciente cura el
orgullo, la agresividad y el egocentrismo del falso yo desde sus raices.

Uno de los siete Dones del Espiritu Santo, especificamente el don de ciencia, aborda todo
el ambito del apego a los programas emocionales de felicidad, al comunicarnos
intuitivamente la conviccién de que sé6lo Dios puede satisfacer nuestro deseo ilimitado de
felicidad. La desaparicion de las afirmaciones y consuelos que disfrutabamos en nuestra
relacién anterior con Dios es el remedio necesario para nuestro apego excesivo a esos
programas emocionales y a los grupos con los que nos identificamos excesivamente. Es
posible que interpretemos ese desarrollo como si fuese una pérdida de la amistad con
Dios, lo cual puede llevarnos a un proceso de duelo.

67



No es suficiente practicar unicamente la Oracion Centrante, incluso si se hace dos veces al
dia. Al mismo tiempo, es importante llevar a la vida diaria los efectos de la practica. De ese
modo hay un equilibrio de las actividades que ocurren en la habitacién interior. No se
debe descuidar ninguno de los dos aspectos de la Terapia Divina. La vida cotidiana desafia
nuestras actitudes y activamente trae a la consciencia, por medio de lo que sucede, lo que
pasivamente llega a nuestra consciencia en la purificacion del inconsciente durante la
Oracién Centrante. La vida en comunidad puede traer a nuestra atencion algunos aspectos
del lado oscuro de nuestra personalidad que el silencio y la soledad, por si solos, no
serian capaces de hacer.

Flowers: Eso suena como si las personas que encontramos dificiles también son utiles en
nuestro camino, al confrontarnos con las cosas que necesitan ser purificadas a nivel
personal e inconsciente.

Keating: Si, nuestros enemigos, o los que nos molestan, nos estan diciendo algo acerca de
nosotros mismos. No se trata necesariamente de que haya algo malo en ellos.

Flowers: Perdénalos, porque no saben cuanto nos estan ayudando.

Keating: A menudo proyectamos en los demas lo que menos nos gusta de nosotros
mismos. Por eso, confrontar nuestra vida de oracién con la realidad de la vida cotidiana,
con sus imprevistos y altibajos, es una parte muy importante del proceso de purificacion y
transformacién y se le ha llamado "la disciplina del Espiritu Santo".

Flowers: De modo que, incluso si quisieras, no es una buena idea, ni efectivo, permanecer
en la habitacion interior todo el tiempo.

Keating: El fundador de la tradiciéon benedictina, San Benito, legislé que a los recién
llegados no se les debe permitir vivir como ermitafios, sino que deben someterse a la vida
comunitaria durante muchos afios antes de emprender la soledad del desierto, que tiene
problemas especificos. Los Padres del Desierto del siglo cuarto, que experimentaron todas
las formas de vida monastica, tanto en comunidad como en total soledad, descubrieron
que el falso yo estaba tan igualmente activo en completa soledad como en la cotidianidad
de la vida comunitaria. Las personas se enojaban tanto por tonterias en el desierto como
cuando experimentaban las faltas de los hermanos en el cenobio, algunas de las cuales
eran muy molestas e incluso insoportables. Los demas no suelen ser el problema, sino una
invitacion a investigar nuestras propias motivaciones y mentalidades. ;Qué hay en mi que
hace que esta persona o esta situacién parezca tan inquietante?

A medida que pasa el tiempo, el Terapeuta Divino extiende las paredes de la habitacion
interior a toda la vida, para que todo se convierta en parte del proceso de liberacion y
fortalecimiento. Habiendo enfrentado el lado oscuro de nuestra personalidad a través de la
experiencia intima del egocentrismo en todas sus formas, la accién divina tiende entonces
a centrarse en la identificacion excesiva con nuestros roles, pensamientos, sentimientos,
cuerpos e incluso con nuestra propia identidad. Como dijo Jesus: "A menos que niegues
hasta tu ser mas intimo, no puedes ser mi discipulo ." (Mateo 16: 24)

68



Todo sirve para laborar integralmente con la Terapia Divina que estamos recibiendo en la
habitacion interior, llevandonos al punto en que seamos capaces de descargar todo el
material que teniamos reprimido y podamos pasar a la purificacion del amor, dirigida a los
apegos a los grupos a los que pertenecemos y que nos invita a trascender nuestra
dependencia de ellos en la percepcion de nuestra propia identidad.

La oracion en secreto es el olvido de uno mismo. Si surgen pensamientos de autorreflexion
--":Coémo estoy?" o ";Es ésta la oracién de quietud?"-- sabemos que esto es simplemente
el ego. Cualquier reflexion sobre uno mismo en la oracion proviene del ego. A medida que
se profundiza esa conviccién, se vuelve mas facil decir adiés a los movimientos habituales
del Falso Yo.

La actitud generalizada y no posesiva hacia nosotros mismos es el despertar del Reino de
Dios en nosotros, o la consciencia de Cristo. Entonces, la purificacién del inconsciente y el
desarrollo del Organismo Sobrenatural en la consciencia de Cristo coinciden y se produce
la transformaciéon. Cada proceso, a su manera, conduce a la manifestacion de la verdadera
humildad y el amor puro. Los dos procesos son probablemente el mismo, o al menos las
dos caras de la misma moneda. Ahora no hay lugar a donde ir, puesto que ya estas ahi.
Pero no llegaste alli por tu cuenta. Estar alli sin llegar alli es el epitome del proceso de
transformacioén.

El Verdadero Yo es quien realmente somos como manifestaciones de Dios, pero es mas o
menos desconocido para nosotros, o enterrado en el inconsciente debido al desarrollo de
nuestro falso yo.

Mas alla del Verdadero Yo esta el Yo Maximo o el yo mas profundo, que es Dios, o en
terminologia cristiana, Cristo en nosotros. Como dice San Pablo, "Vivo ahora, no yo, sino
Cristo que vive en mi" (Galatas 2: 20). El te6logo Raymond Panikkar agrega: "... vive en mi
como mi ser mas profundo". O sea, que casi podriamos traducir la frase de San Pablo en
términos de Panikkar. Tal vez podriamos incluso decir: "Ya no vivo yo, sino que Cristo es
quien soy".

Eso no seria desconocido en la tradicion cristiana. Como dijo Catalina de Génova en la
Italia medieval: "No hay yo, sino Dios". Por otro lado, nunca podemos olvidar el hecho de
que hemos sido creados y que tenemos un yo separado y una singularidad irrepetible.

Para ser verdaderamente real, tengo que permitir que mi identidad cambie y sea puesta a
disposicion de la Voluntad Divina, para que mi voluntad espiritual esté totalmente en
unién con la voluntad de Dios. San Juan de la Cruz enseiiaba que el estado de
transformacién en Cristo es la transformacion de nuestro intelecto y voluntad en el
intelecto y la voluntad divinos. Entonces no hay movimiento en nosotros excepto bajo la
influencia del Espiritu Santo y todas nuestras acciones surgen de una disposicién
permanente de entrega, silencio y receptividad que es la integracion completa de la
oracion y la accion contemplativas.

69



El proceso de transformacion, y como éste se percibe al culminar, es la asimilaciéon de la
mente de Cristo. El ejercicio de los Frutos y Dones del espiritu son sintomas del Verdadero
Yo y revelan la imagen de Dios en nosotros.

Si pudiéramos simplemente relajarnos y ser quiénes realmente somos --Cristo en nosotros,
en definitiva-- entenderiamos lo que los Padres de la Iglesia querian decir con el término
"deificacion" o "transformacion en Cristo". Se trata del plan divino para nosotros, como
individuos y como familia humana.

70



Epilogo

71



La grandeza de la vida no vendra en la forma de una glorificacion de nuestros propios
egos. Mas bien, la meta es la glorificacion de Dios, que se encuentra operando en nuestra
debilidad humana. Una Inteligencia inmensa y ciertamente infinita esta siempre obrando en
nuestro interior y, a menudo, a pesar de nosotros. .

Aunque Dios respeta nuestra libertad, El encuentra formas de llevarnos a lo que quiere
que hagamos, incluso, a veces, en contra de nuestra voluntad.

Esta inmensa Inteligencia se revela como un amor practico y abarcador, mucho mas
sustancial que las sefales y prodigios. Nuestras expectativas de perfeccién moral, de
consuelo espiritual y de experiencias extaticas se van desmoronando gradualmente... El
corazon de la travesia espiritual ... consiste en la transformacién de nuestras facultades,
actitudes y motivaciones espirituales en la mente y el corazén de Cristo, y en la creciente
conviccion de la cercania de Dios en todas nuestras actividades.

Thomas Keating, Dios se Manifiesta

En efecto, heartfulness es la transformacion en Cristo.

72



Para Profundizar en los Temas de este Libro en Otras Obras de Thomas

Uno.

Keating

La Basqueda de la Felicidad

Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacién 1-3. En Mente Abierta,
Corazon Abierto.

‘La Descarga del Inconsciente’, Mente Abierta, Corazén Abierto.

‘Los Programas Emocionales para la Felicidad.’ ‘Los Cuatro Consentimientos,’
‘Bernie,’ en /nvitacion a Amar.

‘La Psicologia de la Oracion Centrante,’” en /Intimidad con Dios.
‘Paso Ocho,’ en Terapia Divina y Adiccion
La Condicion Humana.

jVideo # 12: Los Cuatro Consentimientos y Video #27: ;Qué es la Terapia Divina?
De la serie La Travesia Espiritual

. La Condicién Humana

Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacién 6-7. En Mente Abierta,
Corazon Abierto.

‘El Falso Yo en Accién,’ ‘Las Emociones Aflictivas,’ ‘La Condicion Humana,' en
Invitacion a Amar.

‘Paso Uno,’ ‘Paso Dos,’ ‘Paso Diez,’ en Terapia Divina y Adiccion.
La Condicion Humana.

Videos # 6-11: Modelos de la Condicion Humana, en la serie La Travesia Espiritual.
La Oracién Centrante

Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacién 14, 26-31. En Mente
Abierta, Corazon Abierto.

‘Introduccién,’ ‘Dimensiones de la Oracién Contemplativa,’ ‘Primeros pasos en la
Oracién Centrante,’ ‘La palabra sagrada como simbolo,’ Las Divagaciones de la
Imaginacion,’ ‘El Surgimiento de la Atencion Espiritual,” en Mente Abierta, Corazon
Abierto.

‘Actitudes hacia Dios,’ /Intimidad con Dios.

‘La Experiencia Psicolégica de la Oraciéon Centrante,’ en La Mejor Parte.

‘Paso Once,' Terapia Divina y Adiccion.

Videos 1-5. El Desarrollo de la Oracion Centrante, de la serie La Travesia Espiritual.
DVD: /nvitacion de Dios.

Cuatro. El Pecado.

73



Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacién 4, 5, 9, 12, 15. En
Mente Abierta, Corazén Abierto.

‘La Descarga del Inconsciente,” Mente Abierta, Corazén Abierto.
‘Salvacioén,’ El Corazén del Mundo.

‘Bailando con Dios,’ Dios se Manifiesta

Pasos 3, 5y 9, Terapia Divina y Adiccion.

La Condicion Humana.

Cinco. El Sufrimiento.

Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacién # 11y 17. En Mente
Abierta, Corazon Abierto.

Preguntas acerca del sufrimiento, La Mejor Parte

‘Espiritualidad Cristiana,” £/ Corazon del/ Mundo

‘El Costo de la Actividad Redentora de Cristo,” Dios se Manifiesta

‘El Objetivo de la Crisis de Fe,’ Crisis de Fe, Crisis de Amor

Santa Teresa de Lisieux: Transformacion en Cristo.

‘La Expresion Ultima,” Despertares

La Transformacion del Sufrimiento.

Seis. Redenciéon

Ocho.

Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacion # 9 y 38. En Mente
Abierta, Corazon Abierto.

‘Redencion,’ en £/ Corazon del Mundo

‘El Costo de la Actividad Redentora de Cristo,” Dios se Manifiesta
‘La Pasién,’ £/ Misterio de Cristo

‘La Base Teolégica de la Oracion Centrante,’ /Intimidad con Dios
‘Pasos 5, 6y 7, Terapia Divina y Adiccion

La Transformacion del Sufrimiento.

El Amor y la Trinidad.

Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacion # 8, 9, 18, 21. En Mente
Abierta, Corazon Abierto.

‘Hacia la Intimidad con Dios,’ /Intimidad con Dios

‘Sacrificio,’ £/ Corazén del Mundo

‘La Uncion del Cuerpo de Jesus,’ ‘Las Mujeres Visitan la Tumba,’ ‘Maria Magdalena
se Encuentra con Cristo Resucitado,’ £/ Misterio de Cristo

‘El Dios Oculto,’ ‘Domingo de Pasion,’ ‘La Vigilia Pascual,” Despertares

‘Luz de Luces,’ ‘El Cuerpo de Cristo,” Nuevos Despertares

La Inhabitacion Divina.

74



e Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacion # 1-3, 32, 37. En Mente
Abierta, Corazon Abierto.

e ‘La Union Transformante,’ ‘Las Primeras Cuatro Bienaventuranzas,’ ‘Las Cuatro
Ultimas Bienaventuranzas,’ /nvitacion a Amar

¢ ‘LaInhabitacion Divina,’ ‘Los Frutos del Espiritu,” ‘Los Dones del Espiritu,” Frutos y
Dones del Espiritu Santo.

e ‘Espiritualidad Cristiana,’ ‘Fe," £/ Corazon del Mundo
e ‘La Sabiduria de la Paradoja,’ Muevos Despertares
e Video # 20: ‘Las Bienaventuranzas’' La Travesia Espiritual

Nueve. Transformacién Divina

e Guias para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformacién # 1-3, 35-36, 40-42.
En Mente Abierta, Corazon Abierto.

e ‘La Esencia de la Oracion Contemplativa,’ ‘De la Contemplacién a la Accién,’
‘Contemplacién en Accion,’ ‘La Espiritualidad de la Vida Cotidiana,’ /nvitacion a
Amar.

e ‘El Don de Ciencia.’ Frutos y Dones del Espiritu Santo
¢ ‘Humildad de Corazén,’ ‘La Gracia de la Ascension,” E/ Corazon del Mundo

e ‘Estar Verdaderamente Presentes,’ ‘El Don de Consejo,’ ‘El Cuerpo de Cristo,’
‘Descansando en Dios,” Nuevos Despertares

e ‘Paso Doce', Terapia Divina y Adiccion

75



