
 
 
 

1 

 

 

Thomas Keating 

y Betty Sue Flowers 

 

Heartfulness: 
Transformación en Cristo 

 

 

  



 
 
 

2 

Contenido 

Prólogo 

Prefacio 

Conversación 1. La Búsqueda de la Felicidad 

Conversación 2. La Condición Humana 

Conversación 3. La Oración Centrante 

Conversación 4. El Pecado 

Conversación 5. El Sufrimiento 

Conversación 6. La Redención 

Conversación 7. El Amor y la Trinidad 

Conversación 8. La Inhabitación Divina 

Conversación 9. La Transformación Divina 

Epílogo 

Sugerencias Para Profundizar en otras obras de Thomas Keating 

  



 
 
 

3 

Una Conversación entre Thomas Keating y Betty Sue Flowers 

 

 

 

Nuestra Señora de Snowmass 

 

El Padre Thomas Keating reside en el Monasterio de San Benito, que es donde se 

encuentra el precioso ícono de Nuestra Señora de Snowmass. Escogimos esa imagen para 

la serie titulada “Heartfulness: Transformación en Cristo” debido a la profunda conexión 

entre el Monasterio de San Benito y Contemplative Outreach. También porque ella 

simboliza la plenitud del amor entre el Hijo y la Madre.  

Dios nos llama a unirnos en ese amor… 

tan tierno, 

firme,  

acogedor, 

y de completa entrega. 

  



 
 
 

4 

Nota de Traducción: 

Es muy difícil, casi imposible, traducir al español el título de esta obra, ya que el 

término “Heartfulness” es poco usual en inglés y no  aparece en la mayor parte de 

los diccionarios. Se trata, más bien, de un neologismo creado por el Padre Thomas 

Keating para distinguir la Oración Centrante de la práctica conocida como 

Mindfulness, que ha sido traducida como “Consciencia,” “Atención” o que 

simplemente ha conservado en español su nombre original en inglés. Mindfulness 

frecuentemente se identifica con una disciplina meditativa basada primordialmente 

en la concentración mental.  

Una traducción literal nos llevaría a considerar algo así como “plenitud de corazón.” 

Es importante aclarar, sin embargo, que cuando el Padre Thomas se refiere al 

“corazón” (“heart,” en inglés) no lo hace considerándolo exclusivamente como la 

sede de la afectividad y las emociones, sino que, en este contexto, significa el 

centro de la totalidad de nuestro ser, un órgano de percepción espiritual, intuitiva, 

abarcadora e inmediata, que transciende e integra tanto lo racional como lo 

puramente afectivo. Se trata de la disposición de estar plena y simplemente 

presentes para poder ver o percibir con y desde la totalidad de nuestro ser. En su 

Cántico Espiritual, San Juan de la Cruz aclara: “El corazón significa aquí el alma.” Es 

decir, el centro del ser. 

Nuestro equipo de traducción consideró muchos otros títulos posibles (Plenitud de 

Ser, Con Todo el Corazón, Presencia Plena, entre otros) pero finalmente no 

encontramos otro término más feliz para el título de la versión española de esta 

obra que el original en inglés: Heartfulness: Transformación en Cristo y así lo 

ofrecemos a los lectores, con las salvedades señaladas en esta nota. 

 

 

  



 
 
 

5 

 

 

  

 

Dedicatoria de esta traducción 

Extensión Contemplativa Internacional ofrece esta versión española del libro 

Heartfulness: Transformación en Cristo, como muestra de agradecimiento al 

Monasterio de San Benito y su comunidad, que tanta hospitalidad, amor y 

sabiduría nos han brindado siempre. Sus monjes son y han sido una muestra 

viva de lo que significa heartfulness.  



 
 
 

6 

Prólogo 

Por Gail Fitzpatrick-Hopler 

 

Durante los últimos 25 años, Contemplative Outreach/Extensión Contemplativa se 

ha dedicado a transmitir la tradición viva de la herencia contemplativa cristiana por 

medio de las enseñanzas del Padre Thomas Keating y de programas que apoyan la 

experiencia contemplativa en la vida cotidiana. Después de más de un cuarto de 

siglo de crecimiento, nos complace presentarles una nueva serie de videos, 

Heartfulness: Transformación en Cristo, así como este libro complementario a los 

vídeos. 

Tanto la serie como este libro, que recoge una versión editada de las 

transcripciones, nos muestran al Padre Thomas Keating y sus sabias percepciones 

más recientes, compartiendo acerca de temas importantes: la búsqueda de la 

felicidad, la condición humana, la oración centrante, el pecado, el sufrimiento, la 

redención, el amor y la Trinidad, la Inhabitación Divina y la transformación divina. La 

entrevistadora, Betty Sue Flowers, elicita del padre Thomas sus comentarios acerca 

de la importancia del silencio y la práctica contemplativa como medios para abrir el 

corazón, la mente y todo el ser a Dios o la Realidad Máxima. 

Como dice el padre Thomas en su libro reciente Dios se Manifiesta:  "En este 

momento hay alrededor de 2 mil millones de cristianos en el planeta. Si una parte 

significativa de ellos abrazara la dimensión contemplativa del evangelio, la sociedad 

global emergente experimentaría un poderoso impulso hacia la paz duradera. Sin la 

dimensión contemplativa de la religión cristiana, el evangelio no se predica 

adecuadamente. 

Creemos que la renovación de la tradición contemplativa cristiana en nuestra época 

es esencial para la supervivencia de un mundo en el que el sufrimiento y la división 

se hacen evidentes por todas partes. El noticiero de las seis de la tarde es un 

perfecto ejemplo. El mundo exterior no ofrece soluciones, sólo disoluciones. 

Nuestra única esperanza es fortalecer nuestro mundo interior, una vida en Cristo. 

La práctica regular de la Oración Centrante es una forma contemporánea de entrar 

en la tradición viva de la transformación en Cristo. “Heartfulness” es mucho más 

que apertura del corazón. Es una forma de expresar el fluir conjunto de la apertura 

de la mente, el corazón y de todo el ser como sostén de nuestro compromiso 

contemplativo. 

Grabado durante un período de dos días y en nueve horas de sesiones de 

entrevistas, el Padre Thomas guía al lector hacia la comprensión de la dimensión 



 
 
 

7 

contemplativa del Evangelio y sus implicaciones y aplicaciones para la vida diaria. 

Les sugerimos que saboreen esta experiencia, que participen de ella gradualmente, 

y que permitan que el significado más profundo de su contenido se les revele a 

través de múltiples lecturas, intercambios y discusiones en grupo y que, más tarde, 

lleven su significado al corazón en una experiencia de profundo silencio. Les 

recomendamos acercarse al material siguiendo los movimientos de la Lectio Divina, 

es decir, leyendo con los ojos del corazón, reflexionando, respondiendo en el 

corazón y regresando al silencio, para luego repetir ese suave movimiento una y 

otra vez. Es posible que deseen utilizar la serie y este libro complementario como 

guía durante un retiro personal de Oración Centrante. No se preocupen si no 

comprenden todos los conceptos teológicos de una vez... el mensaje los encontrará 

dónde se encuentren. 

Esperamos que Heartfulness les brinde  apoyo y guía en su travesía espiritual, y le 

pedimos al Espíritu que les revele lo que sea más necesario en este momento para 

su crecimiento en la vida contemplativa. 

Heartfulness fue preparado con mucha oración y unción. El padre Thomas y los 

editores les ofrecemos nuestro apoyo de oración en su proceso de consentir a una 

relación más profunda con Dios. Que reciban abundantes bendiciones y que cada 

uno de ustedes sea una bendición para su familia, amigos y seres queridos, y que 

sean transformados en Cristo, para el beneficio de toda la creación. 

  



 
 
 

8 

 

Vitral de Nuestra Señora de Snowmass en la Capilla del Monasterio de San Benito 

 

 

 



 
 
 

9 

Prefacio 

 

 Por Betty Sue Flowers 

 

Los espectadores de los vídeos de Heartfulness descubren que, a menudo, el padre 

Thomas dice algo tan esclarecedor que anhelamos detenernos y pensar en ello, así 

como poder regresar a ese tema para reflexionar y comprender más 

profundamente. Prestar ese tipo de atención abierta es difícil en el contexto de una 

conversación. Esta versión editada de las transcripciones nos ofrece otra forma de 

experimentar la conversación de Heartfulness: una manera de permitir que la 

conversación penetre y eche raíces en el corazón. 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

Me encontré por primera vez con la obra del Padre Thomas a través de sus efectos 

en una clase de estudiantes a los que enseñaba en el Seminario Episcopal del 

Suroeste en Austin, Texas. Como antigua profesora de inglés, había enseñado 

literatura mundial durante muchos años y ahora impartía clases sobre las religiones 

del mundo utilizando un enfoque académico, más bien que espiritual o religioso. 

Si bien muchos de los estudiantes del Seminario eran ejemplares, la última clase 

que enseñé allí era bastante especial. Desde el primer día me di cuenta de que los 

estudiantes de la clase eran —bueno, es difícil describirlo exactamente… Estaban 

hondamente presentes. Había una atención tranquila y una especie de alegría 

profunda. Eran jóvenes, pero notablemente maduros. ¿Cómo explicar esto? 

A mitad del semestre, surgió una discusión sobre la meditación budista y el hecho 

de que casi todos los estudiantes de la clase eran practicantes de una forma de 

meditación cristiana llamada Oración Centrante, aprendida de las obras del Padre 

Thomas Keating. Inmediatamente después de la clase, fui a la librería del Seminario 

y encontré Mente Abierta, Corazón Abierto: La Dimensión Contemplativa del 

Evangelio. Poco después conocí al Padre Keating en una conferencia. Su presencia 

plena y gozosa me confirmó que había un regalo en la práctica de la Oración 

Centrante que él enseñaba, así como en sus escritos. 

Unos años más tarde, una estudiante de esa clase, Mary Anne Best, que trabajaba 

en estrecha colaboración con Contemplative Outreach, una organización dedicada a 



 
 
 

10 

hacer accesibles la Oración Centrante y las obras del Padre Thomas, me pidió que 

participara en una serie de entrevistas grabadas que titulamos Heartfulness.  

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

Desde el principio, el proyecto Heartfulness se caracterizó por la gratitud, la buena 

voluntad y el sentido del humor. El equipo principal (Mary Anne, el padre Carl Arico, 

Gail Fitzpatrick Hopler y el productor de videos Ray Mueller) le dedicó mucho 

tiempo y esfuerzo, superando numerosos obstáculos con un espíritu muy positivo. 

Otros nos ayudaron en esta feliz tarea, incluyendo a Mark y Ruth Dundon, el 

Instituto Feltzer, el Círculo de Amigos y otros miembros de la comunidad de 

Contemplative Outreach que apoyaron el proyecto. 

El propio padre Thomas fue constantemente paciente y se mantuvo 

asombrosamente enérgico. Hablamos por largos ratos, durante un período de dos 

días, y nunca parecía cansarse. Conservó ese brillo característico de sus ojos que te 

hace saber que, aunque los temas en discusión sean profundamente serios, en 

definitiva las posibilidades otorgadas por amor a los seres humanos son tan 

maravillosas que no podemos dejar de estar agradecidos. 

Nuestra conversación abarcó muchos temas, lo que hizo que la edición fuera difícil. 

Gradualmente, a medida que trabajábamos en la filmación, surgieron nueve tópicos 

principales: la búsqueda de la felicidad, la condición humana, la Oración Centrante, 

el pecado, el sufrimiento, la redención, el amor y la Trinidad, la inhabitación divina y 

la transformación divina. 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

La búsqueda de la felicidad sirve como punto de partida fundamental porque no 

importan la fe (o la falta de fe) o la nacionalidad o la edad o cualquier otro 

diferenciador, los seres humanos desean la felicidad. Casi desde el comienzo de 

nuestra conversación, el padre Thomas arroja una nueva luz sobre este tema al 

plantear que el deseo de felicidad "es, en sí mismo, el signo más seguro de la 

presencia de Dios", y luego ofrece apoyo tanto racional como empírico a esta 

afirmación. 

Vale la pena detenernos aquí por un minuto para señalar una de las características 

más relevantes del Padre Thomas como maestro espiritual. Él habla con 



 
 
 

11 

autoridad—como alguien que sabe—pero no como una autoridad. No encontramos 

escondido en sus palabras algo como: “Cree esto porque te lo digo yo.” Con una 

sonrisa amable –a veces rayana en lo travieso, me parece—él ofrece una nueva 

posibilidad y la desliza en la mente y el corazón apelando al sentido común y la 

experiencia propia. 

En este caso, la nueva posibilidad es que Dios esté en el centro de la búsqueda de 

la felicidad. Implícito en gran parte de la incomprensión que surge de órdenes 

como "Toma tu cruz y sígueme," está la creencia de que obedecer un mandato 

como ése significa renunciar a la búsqueda de la felicidad: "¡Deja de bailar y ponte 

sombrío!" Pero el Padre Thomas comienza donde todos comenzamos, con nuestra 

propia experiencia de niños atrapados en la condición humana, en la que 

construimos un falso yo a partir de nuestra necesidad de seguridad. Este falso yo 

nos conduce a buscar la felicidad en todos los lugares equivocados: seguridad, 

poder, riqueza, relaciones. El análisis del Padre Thomas de este proceso psicológico 

nos lleva tanto a comprender como a tener piedad de nosotros mismos y de 

nuestros errores humanos. 

En este contexto, arrepentirse significa buscar la felicidad en otra dirección. La 

nueva búsqueda de la felicidad es un camino espiritual. "Todo el mundo, por el 

mero hecho de haber nacido, está en el camino espiritual. No hay otra opción". Y 

esta travesía espiritual incluye lo que el Padre Thomas llama "la Terapia Divina". Es 

aquí donde la disciplina de la Oración Centrante ofrece la oportunidad de escuchar 

y abrirse al "Verdadero Yo". 

La elaboración de este proceso terapéutico o de sanación suscita uno de los 

muchos regalos que ofrece la obra del Padre Thomas: pasar de un lenguaje de 

condenación y juicio a un lenguaje de posibilidad, sanación y amor. Ese lenguaje 

nos permite desplegar percepciones psicológicas en nuestra travesía espiritual. 

Como todos los grandes maestros, el Padre Thomas emplea ejemplos y metáforas 

de nuestro tiempo para ayudarnos a entender la vida atemporal del Espíritu. 

Esta capacidad de profundizar nuestro entendimiento espiritual a través de la 

comprensión de otros campos, especialmente la psicología, es una de las razones 

por las que la obra del Padre Thomas es tan esclarecedora. Una afirmación como la 

siguiente combina una comprensión psicológica del yo que sirve para iluminar la 

teología, así como una idea de la teología que profundiza la psicología: “La raíz de 

todo pecado es la experiencia psicológica de la sensación de ser un yo separado. 

Líbrate de eso y ya no habrá ningún pecado grave". 

La claridad que surge del empleo de una amplia gama de comprensión en las 

enseñanzas del padre Thomas es especialmente útil cuando se trata de entender 

cuestiones teológicas como el pecado y la redención. Es posible que hayamos 



 
 
 

12 

escuchado, por ejemplo, que la palabra griega para "pecado" proviene de un 

término de tiro con arco que significa "no dar en el blanco". El Padre Thomas nos 

lleva a reflexionar más profundamente sobre las implicaciones de esto. Por ejemplo, 

consideremos la distinción entre la práctica necesaria para eventualmente 

convertirnos en un maestro arquero –que presupone fallar una y otra vez—y el 

deliberadamente alejarnos del blanco y disparar en la dirección opuesta. De manera 

similar, la discusión del Padre Thomas sobre el camino de redención está informado 

por analogías entre el desarrollo del alma y el proceso de evolución biológica. 

Al final de Heartfulness, el padre Thomas nos lleva a lo más profundo del difícil 

mundo de misterios tales como el amor y la Trinidad, la inhabitación divina y la 

transformación divina. ("El servicio cristiano no es tanto lo que estamos haciendo 

por los demás como lo que Cristo en nosotros está haciendo por Cristo en ellos") . 

Cuando nos enfrentamos a un material denso como éste,  la versión escrita de 

Heartfulness nos es muy útil. El padre Thomas establece una serie de distinciones --

por ejemplo, la distinción entre actividad (en el sentido de esfuerzo) y acción 

(aceptar la bondad de la presencia de Dios). Intentar comprender lo que significan 

estas distinciones en nuestra propia vida puede llevarnos a hacer una pausa y 

preguntarnos: ¿Cómo  empleo mi tiempo,  en actividad o en acción? ¿Qué 

diferencia habría si me acercara a la travesía espiritual con aceptación en lugar de 

esfuerzo? ¿Cuál es la mejor forma de pasar de la actividad a la acción sin que ese 

movimiento se convierta en simplemente otra forma de actividad? 

Para mí, una de las discusiones más conmovedoras se centra en el sufrimiento. Al 

comparar la imagen del Buda sereno con la imagen de Jesús en la cruz, el padre 

Thomas dice: "Nuestra idea de la muerte y la vida cambia al mirar estos dos rostros. 

Cada uno tiene algo increíblemente profundo que decir sobre la Realidad Última y 

el significado del sufrimiento... El rostro de Buda atestigua la compasión de la 

Realidad Última. Dice que todo, en última instancia, está bien. No sólo eso, sino que 

todo es delicioso, perfecto, bueno, hermoso, verdadero, disponible. El rostro de 

Jesús nos dice que la Realidad Última se identifica totalmente con la condición 

humana en su punto más desesperado, más abandonado y más solitario". 

Vivir en esta comprensión paradójica requiere no solo la brillantez mental que 

observamos en el Padre Thomas, sino también, y aún más importante, la 

profundidad de corazón que también experimentamos en su presencia y que está a 

la disposición de todos nosotros. Esperamos que la experiencia de Heartfulness los 

bendiga como nos bendijo a nosotros. 

            Betty Sue Flowers 

            Día de Acción de Gracias, 2009  



 
 
 

13 

 

 

 

 

 

Monasterio de San Benito en Snowmass, Colorado 

  



 
 
 

14 

1 

 

 La Búsqueda de la Felicidad 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

15 

…Y Dios creó al ser humano a su imagen… 

hombre y mujer los creó… 

Dios los bendijo… 

Y así sucedió. 

Génesis 1: 27-30 

 

 

Como tú, yo una vez pensé que era libre. 

Pero estaba preso... vacío por dentro. 

Busqué continuamente algo en que creer. 

Aunque actuaba confiadamente, internamente era sacudido como una ola por el 

viento. 

Me atraían las cosas de las que se jacta esta época: las posesiones, el poder. 

Un día di un solo paso, sencillo, necesario, hacia Dios. 

Y en ese momento, fui transformado en un hombre nuevo. 

Ahora te diré, simplemente, cuál es el primer paso en este camino del espíritu. 

Ve ante Dios cada día, siempre con santa reverencia. 

Como un niño inocente, confía en Él. 

Abre tu alma a Aquel que es tu Padre y Creador. 

 

(Primera Epístola de San Cipriano, siglo 3) 

 

 

  



 
 
 

16 

Dra. Flowers: Conozco a tantas personas que anhelan algo. Que están hambrientas. 

Algunas saben que se encuentran en una búsqueda espiritual, que están buscando 

a Dios, aunque no lo llamen "Dios". Usted dice que Dios ya está allí, por así decirlo, 

esperándolos. 

Padre Keating: La felicidad, o el deseo de felicidad, es el signo más seguro de la 

presencia de Dios. No importa lo que estés buscando como objeto particular de la 

felicidad, el mero hecho de que estés buscando, ¿de dónde proviene? No es algo 

que heredamos de los animales. Éstos buscan la gratificación inmediata de sus 

necesidades instintivas, pero los seres humanos tienen la sensación de estar 

buscando algo más. Tratamos de encubrir eso con esfuerzos especiales por obtener 

bienes inmediatos o pasajeros. Pero el hecho de que nunca logren satisfacernos 

sigue recordándonos que existe algo más. Ese algo más es el sentimiento de 

inquietud que hace que las personas, si escuchan esa invitación, traten de encontrar 

un sentido más profundo a la vida. Mientras exista el deseo de felicidad—o el 

deseo de alejarse de la infelicidad, que es lo mismo—eso es prueba de la existencia 

de Dios y que Él está en nuestro interior. 

Flowers: Eso añade otra dimensión a “la vida, la libertad y la búsqueda de la 

felicidad.” Pero “la búsqueda de la felicidad” generalmente se entiende como éxito 

en el trabajo, éxito en todos los demás aspectos. 

Keating: Sí. Por lo tanto, lo que entendemos por felicidad es de bastante 

importancia. El éxito, entendido como fama, fortuna y riquezas—todas éstas 

tienden a perder su lustre a medida que envejecemos, especialmente en la crisis de 

la mediana edad, sin mencionar la senilidad o el proceso de morir. 

El paso de la vida a la muerte es realmente un momento muy especial en la vida de 

la mayor parte de las personas. Por su naturaleza misma, es un período de 

transformación. El proceso de morir nos quita la capacidad de perseguir cualquier 

tipo de satisfacción que antes anhelábamos. Todo se desvanece y no queda nada 

más que tú, quienquiera que seas. La travesía espiritual es realmente una 

anticipación deliberada del tránsito de la muerte, en la que, libre y 

deliberadamente, nos hacemos amigos de ese proceso y le permitimos que nos 

libre de las limitaciones de buscar la felicidad en actividades egocéntricas. También 

abre todo nuestro ser a posibilidades desconocidas que finalmente llegamos a 

conocer en el proceso de morir. 

Flowers: ¿Pero qué pasa si no queremos esperar hasta morir para encontrar a Dios, 

o que Dios nos encuentre? ¿Qué pasa si queremos hacer esa conexión antes del 

final de la vida? 



 
 
 

17 

Keating:  ¡Si hiciésemos uso de la inteligencia, creo que eso es lo que haríamos! 

Pero la cultura, o la presión del grupo, o los miles de años de decisiones 

equivocadas por parte de nuestros antepasados, todas esas cosas pesan mucho 

sobre nosotros. 

La condición humana, me parece, adaptada a un lenguaje sencillo, debería de  

enseñarse en el preescolar, continuar en el kínder y seguir así sucesivamente 

durante los demás grados hasta llegar a la escuela más avanzada de posgrado. 

Flowers: ¿La condición humana? ¿A qué se refiere cuando dice que se debe 

enseñar la condición humana? 

Keating: Con eso me refiero a enseñar cómo surge el falso yo, cuáles son sus raíces 

y sus consecuencias, y luego mostrar cómo se experimenta en la vida cotidiana 

como una especie de círculo vicioso; cómo lidiar con las frustraciones de nuestros 

programas emocionales en búsqueda de la felicidad; cómo empeoran si les 

dedicamos más y más energía; y finalmente, a dónde ir para encontrar la verdadera 

felicidad. 

Nacemos con un deseo innato de una felicidad perfecta, sin saber qué es ésta, 

dónde está o cómo llegar allí. De niños, para sobrevivir, buscamos la gratificación 

de nuestras necesidades instintivas de supervivencia y seguridad, poder y control y 

afecto, estima y aprobación. A medida que crecemos, estas necesidades se fosilizan 

en exigencias que tratamos de imponer a los demás y a la sociedad. Entonces nos 

encontramos compitiendo con otros seis mil quinientos millones de personas que 

tratan de hacer la misma estupidez. Es imposible que eso funcione, especialmente a 

medida que envejecemos. Pero el falso yo, basado en los "programas" para 

encontrar la felicidad en esos primeros tres centros emocionales, nunca se da por 

vencido. Esos programas, por cierto, corresponden a los primeros tres chakras del 

sistema hindú, las energías del yo "inferior", que, cuando se usan de forma 

meramente egoísta, son comparables a las tres tentaciones de Cristo en el desierto. 

Para que un bebé sobreviva es esencial una cierta satisfacción de sus necesidades 

instintivas, pero es totalmente inadecuado para un adulto. Estos deseos o 

tendencias se convierten en una especie de centro de gravedad alrededor del cual 

nuestros pensamientos, deseos y preocupaciones tienden a girar como planetas 

alrededor del sol. Concebimos la felicidad como la máxima gratificación de esos 

deseos. Estos programas emocionales para la felicidad, junto con los hábitos 

mentales y las identificaciones culturales que dominan nuestra forma de pensar, 

crean el falso yo. 

El resultado neto del falso yo es la sensación de estar separados de Dios, de las 

otras personas y de toda la creación. No entendemos lo que la esencia de las 



 
 
 

18 

religiones está tratando de decir, debido a la superposición de las ideas 

preconcebidas que nos fueron inculcadas en la primera infancia, antes de que 

tuviéramos uso de razón y, por lo tanto, confundimos las gratificaciones de 

nuestras necesidades instintivas con la felicidad. Los programas emocionales para 

la felicidad simplemente no pueden dar resultado, pero seguimos intentándolo con 

proyectos mejores y más grandes. 

La sociedad está dominada por motivaciones subhumanas y la colectividad de 

falsos yoes. Estos no están fundamentalmente preocupados acerca del bien común 

o las necesidades de los demás. O si lo están, permanecen fuertemente influidos 

por motivaciones egoístas. 

Algunas personas distinguen entre un ego superior y uno inferior. El ego es la 

identidad propia que desarrollamos con la ayuda del falso yo. Con mayor madurez, 

los aspectos negativos del falso yo pueden reducirse un poco y el ego puede 

convertirse en una influencia positiva. Pero sigue siendo muy limitado porque su 

principal preocupación es él mismo: el “yo soy” del falso yo. En la película 

Casablanca, el héroe Rick es un ejemplo clásico de alguien con un gran ego. 

Cuando Ilsa intenta persuadirlo de que les entregue las visas que posee para poder 

escapar de Casablanca con su esposo, ella argumenta: "Ayudaste a los rebeldes de 

España y ayudaste en otras causas" y él le responde: "La única causa que me 

interesa es yo mismo.” Esta es la Carta Magna del falso yo. Rick lo expresa tan 

abiertamente que te golpea en la cara, pero olvidamos que eso es exactamente lo 

que hacemos la mayor parte del tiempo. 

El movimiento de apertura al Verdadero Yo se encuentra obstruido por hábitos y 

formas de pensar profundamente arraigados en nosotros. Los defendemos 

intensamente y ellos perpetúan la búsqueda de la felicidad en los lugares 

equivocados. Por lo tanto, conducen a la frustración y a las emociones aflictivas que 

surgen espontáneamente. Si son lo suficientemente fuertes, pueden arruinar nuestra 

salud con el tiempo. ¿De quién es la culpa? Se debe a que no buscamos la felicidad 

en el lugar correcto y pusimos toda nuestra energía en proyectos que conducen a 

la infelicidad humana, la falta de salud y la incapacidad de relacionarnos con la 

Realidad Última, con otras personas y con nosotros mismos. Es una manera de 

crear nuestro propio infierno personal. Ese es realmente el resultado final del falso 

yo. No necesitamos ningún infierno en la vida próxima. Para la mayor parte de la 

gente, el infierno está justamente aquí. 

Arrepentirse significa cambiar la dirección en la que se busca la felicidad. Esa es la 

enseñanza de Jesús en los Evangelios y el Sermón de la Montaña. En otras 

palabras, él trata de socavar la energía que ponemos en proyectos de felicidad que 

giran alrededor de los tres primeros centros de energía, así como los programas 



 
 
 

19 

emocionales para la búsqueda de felicidad que surgen de ellos. Cuando se sienten 

frustrados, dan lugar a emociones aflictivas tales como la ira, el dolor, el desánimo, 

la vergüenza, la codicia, la lujuria y la avaricia. Las tres últimas de la lista son 

realmente mecanismos compensatorios para alejarnos del dolor de la frustración de 

lo que hemos llegado a considerar como necesario para nuestra felicidad. A menos 

que estemos dispuestos a pasar por un proceso para reducirlos, no vamos a llegar 

demasiado lejos en la tarea de escuchar y relacionarnos con Dios a través de la 

meditación y la oración contemplativa. 

Flowers: Entonces, ¿cómo llegamos a la oración, "Hágase tu voluntad", que 

realmente nos permite ver la ayuda que ya está allí? 

Keating: Mediante el silencio. Deteniendo, por un período regular de tiempo y como 

una disciplina, la forma en que solemos pensar. La única forma de hacerlo es no 

pensar en absoluto, al menos deliberadamente, durante un tiempo específico, para 

poder abrirnos a la dimensión más profunda, no sólo de nuestra naturaleza 

espiritual, con su capacidad intuitiva de conocer, sino también a la voluntad 

espiritual, que es la fuente del amor espiritual en nuestro interior. Esta apertura nos 

conduce a niveles íntimos cada vez más profundos del Verdadero Yo y de la 

Inhabitación Divina, que es nuestro verdadero centro. 

Flowers: ¿El Verdadero Yo? 

Keating: El Verdadero Yo es el yo que Dios creó. Es quién realmente somos, con 

nuestra singularidad particular como manifestación de la vida trinitaria. 

Flowers: ¿Y usted dice que ya existe? 

Keating: Existe si tú existes. Estamos hechos a imagen y semejanza de Dios. Eso no 

va a desaparecer bajo ninguna circunstancia. Podemos tratar de cambiar la 

dirección en la que estamos buscando la felicidad, pero no lo lograremos sin la 

gracia de Dios. Durante mucho tiempo podemos pensar que sí lo haremos y esto 

retrasará el proceso. El esfuerzo no está dirigido a lograr el éxito, sino a descubrir 

que el esfuerzo no funciona. 

Tan pronto como sueltas o dejas ir, aunque sea un poquito, se produce una grieta 

en nuestra consciencia y la presencia divina comienza a insinuarse. El propósito del 

silencio es brindar una oportunidad para que el anhelo de Dios resquebraje la 

corteza del falso yo y de nuestros mecanismos de defensa, y podamos ser 

motivados por el hambre y el amor para proseguir el proceso transformador sin 

desfallecer. Fortalece el alma para poder estar dispuestos a hacer cualquier cosa y 

renunciar a cualquier obstáculo que nos estorbe—de ahí la disposición de soltar las 

cosas que más amamos, no como un fin en sí mismo, sino como un medio para 

liberarnos del apego excesivo. Dios ciertamente quiere que amemos a nuestra 



 
 
 

20 

familia y todos los placeres de la vida. Es cuando nos encerramos en el deseo de 

convertirlos en sustitutos de Dios que es necesario aplicar un medicamento fuerte. 

Por eso llamo a este proceso "la Terapia Divina". La terapia no siempre es 

agradable, pero el terapeuta no pretende matarnos. 

El Terapeuta Divino se nos revela como alguien que sana. Lo que obtienes es una 

visión auténtica e integrada de ti mismo que es muy realista en lo que respecta a 

tus faltas y dependencias excesivas. Pero cada vez te sientes menos molesto o 

humillado por ser consciente de ellas. “Aunque esto es lo que soy, Dios me ama de 

todos modos.” Eso no significa que no desees mejorar, sino que ya no tratas de 

tener éxito por tu propia cuenta. En otras palabras, esperas a que Dios te quite tus 

faltas, en lugar de tratar de eliminarlas tú mismo. O rezas para que Dios te las 

quite, pero si no lo hace, entonces lo soportas, así como Pablo tuvo que soportar 

su aguijón en la carne, aunque rogó librarse  de él tres veces, símbolo de su 

desesperación. La respuesta de Dios fue: "Mi gracia te basta". No estar demasiado 

ansiosos por superar nuestras faltas nos da la capacidad de esperar pacientemente 

a que Dios las corrija. 

A quien Dios quiere es a ti, es decir, el tú profundo, el tú que está más allá del yo 

superficial de tu currículum y del ego de tu vida emocional –el tú del Verdadero Yo, 

que es una manifestación de la imagen de Dios en ti. El propósito de la travesía 

espiritual es descubrir quién eres realmente. 

Flowers: ¿Y Dios estaría allí, aparentemente, en el fondo de las cosas? 

Keating: Yo diría que sí. En cualquier caso, eso es lo que Jesús sugirió en una de 

sus famosas expresiones de sabiduría: "Si tratas de salvar tu vida—es decir, la vida 

que crees ser tu vida basada en los programas emocionales para la felicidad y las 

identificaciones excesivas con un grupo en particular—te arruinarás a ti mismo. 

Pero el que se reduzca a nada, descubrirá quién es ". Esto no significa convertirse 

en nada en el sentido de aniquilación, sino convertirse en nada en el sentido de no 

apegarse a algo. No objetivarnos a nosotros mismos. Ninguna cosa en particular, 

más bien que “nada”, es lo que quiere decir.  Identificarse con algo impide que nos 

convirtamos en lo que es Dios, que lo es todo. Al dejar pasar  todas nuestras 

identificaciones excesivas, comenzamos a darnos cuenta de quiénes somos 

realmente: manifestaciones de la Palabra Eterna de Dios o de Cristo. Como dice 

Pablo: "Ya no vivo yo,  es Cristo quien vive en mí". En otras palabras, quien soy 

realmente se está convirtiendo cada vez más en el movimiento del Espíritu en mi 

interior—no se trata del “yo soy” de mí mismo, sino del gran Yo Soy de Dios. 

Desde esta perspectiva, es fácil negociar todo el camino espiritual, porque lo único 

que tienes que hacer es aceptarlo. Ya está ocurriendo. Nos ha sido comunicado. Ha 

sido puesto en nuestras manos, ha sido colocado en nuestra boca, ha sido 



 
 
 

21 

derramado en nuestros corazones por el Espíritu Santo. ¿Estamos dispuestos a 

permitir que Dios nos ame con esa gratuidad tan inmerecida? 

  



 
 
 

22 

2 

 

La Condición Humana 

 

 

 

 

  



 
 
 

23 

 

 

2 Corintios 4: 7 

 

Tenemos este tesoro en vasijas de barro para que se vea que tan sublime poder 

viene de Dios y no de nosotros. 

 

 

 

❖❖❖❖❖ 

 

 

 

 

...Cuando vieres oscurecido tu apetito, tus aficiones secas y apretadas, e 

inhabilitadas las potencias para cualquier ejercicio interior, no te penes por eso, 

antes lo ten a buena dicha; pues que  te va Dios librando de ti misma… 

 

 San Juan de la Cruz,  Noche Oscura, Canción 2, libro 2, cap.16  

  



 
 
 

24 

Dra. Flowers: Una de las cosas que me parece muy útil e incluso encantadora en 

sus escritos sobre la Oración Centrante es la forma en que los conecta con las 

teorías del inconsciente. ¿Podría hablar un poco sobre el inconsciente en relación 

con la travesía espiritual y la Oración Centrante? 

Padre Keating: El inconsciente es un aspecto muy importante de la travesía 

espiritual. Como saben, fue descubierto hace más de ciento cincuenta años por 

Freud y ha sido bastante aceptado por toda la comunidad de psicólogos, ya sea 

que estén de acuerdo con algunas de sus otras ideas o no. El hecho de que exista 

un inconsciente es ciertamente algo que todas las religiones deben tener en cuenta, 

especialmente si presentan la religión como un proceso o una travesía espiritual 

con una serie de etapas. 

La religión no es un proceso de lavado de cerebro, sino un proceso liberador en el 

que aceptamos libremente la travesía y sus consecuencias en nuestra consciencia 

psicológica. Dependiendo de lo que haya en el inconsciente, experimentamos 

alegría o angustia cuando llegamos a la plena consciencia. Cómo manejamos esa 

consciencia y nuestra actitud hacia ella es un punto crucial en la dirección espiritual 

y el recorrido adecuado del camino espiritual. 

Se nos dice que, a medida que el niño comienza a separarse de la madre y a 

desarrollar el sentido de tener un yo separado (tras, aproximadamente, los 11 

meses), comienza a buscar la gratificación de sus necesidades instintivas de 

seguridad, aprobación, afecto y poder y control como las fuentes de felicidad. Al 

mismo tiempo que busca la gratificación de estos programas, también anhela evitar 

su frustración. Su ego se va desarrollando a medida que estos programas para la 

felicidad se consolidan en centros de gravedad ––llamémoslos "centros de energía," 

por falta de un término mejor—en los que sus pensamientos , deseos, reflexiones, 

preocupaciones y comportamientos comienzan a circular como planetas alrededor 

del sol. Por lo tanto, se juzga a cualquier objeto, evento o persona que ingrese a 

esa esfera de gravedad en función de si satisface uno de esos programas 

emocionales o lo frustra, más que considerando el valor objetivo de ese objeto, 

evento o persona. 

Este es el comienzo de una vida de ilusión, ya que estamos mirando un mundo que 

tiene que ajustarse a nuestros deseos, suposiciones y expectativas, y todo lo que 

no encaje es considerado irreal o deleznable. Como resultado, no estamos en 

contacto con las cosas mismas, ni con su valor objetivo si lo tienen. A medida que 

este proceso continúa creciendo durante el período de socialización de 

aproximadamente los cuatro a los ocho años, se vuelve mucho más complejo, 

porque ahora nos relacionamos con otros egos en desarrollo, además de sostener 

interacción con adultos importantes más allá de nuestros padres. Ahora hay que 



 
 
 

25 

lidiar con niñeras, hermanos y maestros, así como con otros niños y compañeros de 

escuela. 

Ya para el momento en que llegamos a la vida consciente, venimos cargando un 

peso que puede ser dinamita, dependiendo de la situación. Y tan pronto como una 

experiencia desagradable nos estalla en la cara, o en la mente, o en el corazón, 

surgen, instantánea e irreprimiblemente, sentimientos de dolor, ira, humillación, 

vergüenza, desánimo, miedo y odio, por mencionar sólo unos pocos. 

Estas reacciones también se tornan más complejas. Las reacciones más complejas, 

llamadas "pecados capitales" en la tradición cristiana, no son pecados personales, 

sino tendencias a pisotear los derechos y necesidades de los demás en la búsqueda 

de nuestro propio “yo soy” y de las propias necesidades y deseos. 

Estos pecados capitales son la soberbia, la apatía, la desesperación, la avaricia, la 

envidia, la lujuria y la gula. La vida cotidiana consiste en tratar de lidiar con estas 

emociones aflictivas que se desencadenan con consecuencias más o menos severas. 

Y cuando estas consecuencias se vuelven muy dolorosas, como por ejemplo, un 

trauma emocional que produce sentimientos tales como rechazo, opresión, 

abandono, soledad, humillación y todos los otros peligros que enfrentamos en la 

niñez, reprimimos algunos de ellos en el inconsciente, para no tener que sentirlos 

nunca más. Su energía negativa, sin embargo, persiste y se almacena en el cuerpo, 

oculta para quien lo sufre, pero perfectamente evidente para las personas cercanas 

a nosotros o con quiénes vivimos. 

Tan pronto se dispara cualquier sentimiento, como dijo Santo Tomás de Aquino en 

el siglo XIII, el cuerpo se afecta, un hecho comprobado ahora por la medicina 

moderna. Tomemos como ejemplo la ira: la adrenalina se vierte en el torrente 

sanguíneo cuando estamos irritados. Los comentarios de la imaginación parecen 

ser cintas pregrabadas. Si no hacemos algo de inmediato para protegernos de la 

intensidad del sentimiento, las defensas se disparan, y aparecen los comentarios 

correspondientes, por ejemplo, "¿Cómo pueden hacerme esto?" "Siempre me tratan 

mal". "Nadie me quiere" o "Volví a pifiar". Los clichés de nuestra cultura pueden 

exacerbar sentimientos que nos dicen: "Siempre debo sacar excelentes 

calificaciones" o "¿Qué dirá mamá?". Todo eso es puro ego. 

Si de vez en cuando logramos lo que queremos, podemos caer en el otro extremo, 

que es inflarnos, caer en el orgullo y la auto exaltación, que son tan dañinos como 

la depresión, la ira y el dolor. 

Flowers: Suena como una especie de situación maniacodepresiva espiritual—

simplemente yendo de un polo al otro. 



 
 
 

26 

Keating: Si es extrema, en realidad quizás seas bipolar. El falso yo tiene tendencias 

neuróticas, y no se necesita mucho para establecerlo como una enfermedad. La 

mayoría de las personas no piensan en su falso yo o en su ego como una 

enfermedad, pero les sería de mucha utilidad si lo hicieran, porque entonces 

entenderían por qué necesitan la Terapia Divina. 

Flowers: Y tal vez estarían más dispuestos... 

Keating: Sí, a tener esa motivación. Por eso los Doce Pasos de A.A. están más 

adelantados que el resto de la población, en el sentido de que las personas en 

recuperación están conscientes de lo ingobernables que son sus vidas. La vida de 

todos es ingobernable. Simplemente no lo sabemos hasta que se sale 

completamente de control. Entonces nos vemos obligados a hacer algo al respecto. 

O en el caso del alcoholismo, simplemente nos morimos. 

Flowers: Pero parece que todos somos adictos a nosotros mismos, o a nuestras 

identidades. Incluso más que al alcohol. 

Keating: Sí, y por eso la recuperación no es la curación definitiva de ninguna 

enfermedad. Muchas personas en recuperación, como lo observó Bill W., fundador 

de Alcohólicos Anónimos, caen en una depresión después de cinco o seis años de 

sobriedad. ¿Por qué? Quizás la razón sea que no han abordado el asunto de la 

sobriedad emocional, que es el desmantelamiento del proceso adictivo mismo. 

El proceso adictivo es el falso yo. Es casi seguro que el falso yo se va a convertir en 

algún tipo de adicción si vivimos lo suficiente. La dinámica principal del falso yo es 

seguir escondiéndose del dolor causado por el material reprimido o las repetidas 

frustraciones que se vuelven intolerables. 

La efectividad de la Terapia Divina depende, en gran medida, de nuestro 

compromiso con el consentimiento a ella. Y nuestro compromiso de consentir a la 

Terapia Divina depende, en gran parte, de la claridad con la que reconocemos que 

necesitamos ayuda. Si percibimos que tenemos una enfermedad grave, conseguir 

ayuda es una cuestión de vida o muerte. Eso es muy claro en la adicción al alcohol. 

Pero como no es tan claro en otras adicciones, ni en el propio proceso adictivo, 

muchos posponen, ignoran, o se escabullen de sus sentimientos de culpa y las 

emociones  dolorosas de pena y humillación. 

Una adicción es la obra maestra del falso yo, en la que te preocupas tanto por ella, 

desde el punto de vista del tiempo, los deseos atormentadores que experimentas y 

las preocupaciones, que no tienes tiempo para pensar en cuánto dolor tienes y te 

niegas a afrontar. La curación consiste en enfrentar lo que más te disguste de ti 

mismo, que es, en definitiva, la causa de la adicción. Ese servicio es lo que la 

Terapia Divina misericordiosamente nos ofrece. Jesús se refería a sí mismo como 



 
 
 

27 

médico. Estoy seguro de que habría incluido la profesión de psiquiatra, si ésta 

hubiese existido en su época.  

El resultado de traer con nosotros a la vida diaria estos deseos inconscientes que 

luego se frustran, haciéndonos reaccionar de forma exagerada, no se debe a la 

situación, sino a la carga que traemos. El problema actual nos lo recuerda, y luego 

nuestros comentarios internos elevan la aflicción inicial a niveles cada vez mayores 

de intensidad. Si es ira, pasamos de la irritación a la ira, de la ira a la furia, y luego 

de la furia a la locura temporal. Cuando llegamos a la última etapa, obviamente 

terminamos en un especie de maratón emocional, que puede durar varias horas, o 

todo el día, o una semana y, a veces, para algunas personas, el resto de sus vidas. 

Esta es la travesía espiritual en reversa, o más bien el camino espiritual que va en la 

dirección opuesta a toda velocidad. Se basa en la enfermedad emocional llamada el 

falso yo, que a su vez se basa en no saber dónde se encuentra la verdadera 

felicidad. Por lo tanto, es casi inevitable, tan inevitable que ha llegado a llamarse, 

en la tradición cristiana, las consecuencias del pecado original. Según el esquema 

judeocristiano, el patrimonio común de la humanidad es resultado de que nuestros 

primeros padres rechazaron a Dios, aunque, desde un punto de vista científico, 

también puede ser percibido como una falla en el proceso de evolucionar de formas 

inferiores de vida. 

Como seres humanos, comenzamos la vida con este fuerte impedimento, a saber, el 

malentendido de que la gratificación de nuestros programas emocionales para la 

felicidad es la felicidad, o puede conducir a la felicidad. Cuando seguimos a 

programas emocionales que son incapaces de funcionar, estamos solidificando la 

base de una vida que conduce a la desgracia humana. Nos sentiremos 

constantemente frustrados al intentar encontrar la felicidad en la gratificación de 

uno de estos programas, o al identificarnos excesivamente con falsos sistemas de 

creencias que han sido interiorizados como resultado de la enculturación religiosa, 

patriótica, étnica o familiar. En todas las culturas existen valores, pero éstos no son 

absolutos. 

Descubrir cómo hacer que la condición humana tome consciencia de esta situación, 

con toda su urgencia y vastas ramificaciones, así como reducir las distracciones que 

nos impiden exponernos completamente a la realidad de nuestro inconsciente, son 

cruciales para el cambio positivo indispensable para la sociedad. Ni la política ni las 

discusiones lograrán mejorar a la sociedad hasta que cambie un número suficiente 

de personas, para que las sociedades dispersas por el mundo no sigan derramando 

más energía negativa en la misma cloaca. No hay modo de poder separarnos de ser 

parte de este melodrama. De hecho, a medida que nos vamos liberando del falso 

yo, nos sentimos cada vez más inmersos en la situación humana. 



 
 
 

28 

La travesía contemplativa es la más responsable de todas las respuestas a Dios, 

puesto que tanto depende de ella: el futuro de la humanidad, la curación de las 

heridas de la humanidad, nuestra propia sanación más profunda. No se trata 

solamente de un método de meditación o una práctica para encontrar la paz 

personal. Es básicamente una aceptación total de la condición humana en todas sus 

ramificaciones, incluso en su condición desesperadamente herida, simbolizada en la 

Agonía en el Huerto de Getsemaní y en el cáliz que se le pidió a Jesús que bebiera. 

Ninguna persona meramente humana sería capaz de beber hasta las heces la 

brutalidad y el mal de los que son capaces los seres humanos.  Y al mismo tiempo, 

lo que lo hace esta realidad aún más trágica, es que los seres humanos son 

completamente capaces de convertirse en Dios, no en el sentido completo del 

término, pero sí de un modo muy real, en el que la luz, la vida y el amor de Dios 

fluyen a raudales a través de ellos, siendo canales de una fuente de sanación, 

compasión y reconciliación dondequiera que vayan y hagan lo que hagan. Ya no 

manifiestan al falso yo, ni los desperdicios emocionales en el inconsciente, sino la 

luz pura de la imagen y semejanza de Dios en su interior, que es la asimilación de 

la mente y el corazón de Cristo en la vida cotidiana. 

  



 
 
 

29 

3 

 

La Oración Centrante 

 

 

  



 
 
 

30 

 

 

¡Si alguno tiene sed, que venga a mí y beba! 

Juan 7: 37 

 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

 

Una palabra habló el Padre, que fue su Hijo, y ésta habla siempre en eterno 

silencio, y en silencio ha de ser oída del alma. 

 

San Juan de la Cruz, Avisos Espirituales, Puntos de Amor, 21 

  



 
 
 

31 

Dra. Flowers: Muchas personas se confunden cuando piensan en lo que quiere decir 

orar. Piensan que significa hablar con Dios todo el tiempo. Pero la Oración 

Centrante parece ser diferente. La Oración Centrante parece estar principalmente 

relacionada con el silencio, que, según usted, es el lenguaje de Dios. Para alguien 

que lo considere extraño, o para alguien que nunca se ha encontrado con algo 

como esto en el cristianismo y piense: "Bueno, ¿se trata de un concepto de Nueva 

Era que parte de la meditación oriental?" --¿Cómo podría aclarársele esto?  

Padre Keating: La Oración Centrante nació del deseo de renovar, recuperar y 

reclamar la tradición contemplativa cristiana. También podría llamarse oración 

contemplativa. No tiene por qué llamarse Oración Centrante. El problema que 

existía en el momento en que hizo su aparición la Oración Centrante era que el 

término “contemplación” había adquirido varios significados diferentes, incluso 

significados opuestos. A veces se refería a mirar algo, como contemplar un árbol o 

un cuadro, o contemplar mentalmente algún recuerdo, o proyectar un plan para el 

futuro. El significado clásico de contemplación, que, para mí, surge de Mateo 6:6, y 

que Jesús llama "oración en secreto", se refiere a una relación cada vez más 

profunda que incluye la intención de conversar con Dios, de abrirse y consentir a la 

presencia de Dios. Conversar con Dios presupone una disposición a escuchar a 

Dios. 

Escuchar es un acto de silencio. No puedes oír lo que dice otra persona si estás 

hablando todo el tiempo. La oración como relación surge como la esencia misma de 

lo que es la oración, que luego puede expresarse de muchas maneras diferentes. 

Las formas clásicas de oración son la petición, que consiste en pedir cosas; la 

adoración, que responde a la trascendencia y bondad de Dios; y la oración de 

gratitud, que es una respuesta a las cosas buenas que recibimos de Dios o que 

escuchamos en las Escrituras. La oración puede expresar confianza o amor en el 

misterio que se nos revela en las Escrituras, la naturaleza o de alguna otra manera. 

Por lo tanto, orar es cualquiera de estas disposiciones o actos interiores. Pero el 

término “oración” en sí mismo podría mejor reservarse para la relación con Dios 

basada en el nivel de comunión o de soltura con Dios que existe en el momento 

presente en la vida cotidiana. Si estamos muertos de miedo de Dios, entonces 

tenemos una relación con Dios, pero no es muy atractiva. Tiende a hacernos desear 

huir o posponer el encuentro para otro momento. En las palabras de sabiduría de 

Jesús en Mateo 6: 6, se nos ofrece una fórmula de oración que es también una 

fórmula para cultivar el silencio interior. El primer paso es entrar en nuestra 

habitación interior. A veces se traduce como "habitación privada", pero la mayoría 

de la gente no tenía una habitación privada en esos días. Los Padres y Madres del 

Desierto interpretaron que esa máxima se refería al nivel espiritual de nuestro ser. 

La invitación que nos hace Jesús es a entrar en nuestro aposento interior, símbolo 



 
 
 

32 

del nivel espiritual de nuestro ser, que es el nivel de la intuición y de la voluntad 

espiritual, el ámbito de la verdadera capacidad de escoger. 

Flowers: Entonces, si quiero entrar en esta relación, seguir este camino, ¿qué debo 

hacer? Sé que es un “no-hacer,” pero ¿cómo hago “no-hacer”?  

Keating: Antes que nada, hay muchas cosas que tienes que hacer para que tu vida, 

a nivel consciente, esté de acuerdo con tus aspiraciones. Hay que dejar ir las cosas 

que obviamente son obstáculos serios, y cultivar hábitos de mente, corazón y 

comportamiento que conduzcan a este proceso de escucha e intercambio. 

Flowers: Entonces, en cierto modo, lo que usted dice sobre la Oración Centrante es 

que no es como algunas de esas otras cosas ofrecidas en el mercado y que nos 

prometen descanso, relajación, felicidad, paz. La ha descrito como una serie de 

humillaciones del falso yo, algo que no parece ser una experiencia muy agradable. 

Luego, se habla de cosas como la "noche oscura del alma". De  modo que, 

realmente, la Oración Centrante parece ser un viaje que no conduce al tipo de 

felicidad superficial que podríamos obtener en períodos de descanso dos veces al 

día. 

Keating: Sin duda, no es una alfombra mágica que conduce al deleite. Es un 

proceso transformador que implica, para decirlo sin rodeos, la muerte del falso yo. 

Eso no debería ser una sorpresa para los cristianos, porque en el bautismo ya 

acordaron hacer esto, si estaban conscientes en ese momento. El simbolismo del 

rito bautismal implica el descenso al agua, o más exactamente a la purificación que 

es uno de los símbolos del agua en las Escrituras. Y luego la salida del agua. La 

inmersión solamente no es suficiente. No sales de la nada, sales de algo. De lo que 

emergemos en la pila bautismal es del apego a los proyectos de vida pecaminosos 

y egocéntricos enraizados en los programas emocionales para felicidad, así como 

de la dependencia excesiva de los grupos a los que pertenecemos. Con esto quiero 

decir que generalmente no pensamos en nuestra propia individualidad, conciencia o 

integridad, sino que sometemos todas estas cosas a la aprobación del grupo para 

poder aceptarlos. Ésa no es una actitud saludable y Jesús la criticó fuertemente en 

la máxima de sabiduría que dice: "A menos que renuncies a tu familia, a tus hijos, a 

tu esposa, a tus bienes y a tu ser más íntimo por mí, no puedes ser mi discípulo". 

La vida que se construye en torno a esas necesidades instintivas de felicidad tiene 

que desaparecer. 

Flowers: Decir adiós parece ser la clave de todo el proceso. 

Keating: Poco a poco entramos en la oración sin ninguna otra intención que la de 

consentir. El consentimiento se convierte en entrega. Y la entrega se convierte en 

receptividad total, a medida que este proceso evoluciona. Y la receptividad total no 



 
 
 

33 

requiere esfuerzo. No tiene nada que ver con lograr algo o conseguir algo, o el 

deseo de iluminación, paz o experiencia espiritual. Esos deseos siguen proviniendo 

del ego, por muy devotamente enmascarados que se encuentren. Entonces, no 

pensar, no reflexionar, nada de expectativas, nada de palabras. 

Todo es impermanente, que es otra forma de decir que todo cambia. Esa es la 

naturaleza de la realidad. O, dicho de otro modo, Dios no es un sustantivo, ni un 

objeto. Una mejor metáfora sería un verbo. Es decir, Dios siempre está sucediendo. 

Por lo tanto, lo que no cambia en Dios es que siempre está cambiando. 

La disciplina de la Oración Centrante nos adapta gradualmente a este misterio de la 

Realidad Última al permitirnos cambiar y soltar todo lo que nos impide hacer eso. 

Como somos un pueblo penitencial, nuestra tarea principal es seguir soltando los 

apegos a medida que los percibimos, especialmente aquellos que se oponen al 

amor. Uno de ellos, obviamente, sería no tener la voluntad de perdonar. Otro sería 

una tendencia a juzgar a los demás con dureza, incluyéndonos a nosotros mismos. 

Cuanto menos pensemos en nosotros mismos, mejor y más rápidamente transcurre 

este proceso. La fórmula que Jesús nos dio en Mateo 6:6, en la que se basa la 

Oración Centrante, es una especie de movimientos sucesivos hacia niveles cada vez 

más profundos de silencio, en los que, primero, deliberadamente dejamos ir el 

tumulto externo del mundo y todas nuestras ansiedades y preocupaciones 

inmediatas y las entregamos a Dios durante los veinte minutos a media hora que 

acordamos dedicar a la Oración Centrante. 

No se trata de hacer algo, sino de estar con Dios intencionalmente durante esos 

veinte minutos. Cuando esto se ve desafiado por la corriente habitual de 

pensamientos, que son inevitables, simplemente, en silencio, sin enfadarnos ni 

angustiarnos, volvemos a nuestra intención original mediante algún símbolo. Este 

último no tiene ningún valor inherente en sí mismo, sino que es simplemente una 

forma de renovar nuestra atención amorosa a la presencia generalizada que 

llamamos Dios. 

Como disposición práctica, cuando nos sentamos en Oración Centrante no es el 

momento para tener ningún juicio sobre nada en absoluto, ningún juicio sobre el 

período de oración y su contenido psicológico, menos aún sobre lo que está 

sucediendo en el mundo, y todavía menos juzgar a otras personas o  circunstancias. 

Todo juicio, de hecho toda reflexión, es inapropiado durante el período de la 

Oración Centrante, que es un tiempo para compartir nuestro puro ser con Dios. No 

es el momento de actuar. Es un momento de completa receptividad, de consentir a 

cualquier cosa que esté sucediendo en el momento presente. Es un ejercicio de 

estar con Dios en el momento presente. 



 
 
 

34 

En la Oración Centrante, lo que más cuenta es lo que no hacemos. El término 

"pensamientos" se refiere a cualquier percepción durante el período de oración. 

Dado que los pensamientos son inevitables y que la imaginación es una facultad en 

movimiento perpetuo, consentir significa dejar que suceda lo que esté sucediendo. 

No nos resistimos a los pensamientos que descienden por la corriente de la 

consciencia. No los retenemos, lo que sería engancharnos en ellos. Tampoco 

reaccionamos emocionalmente ante ellos o ante la realidad de que los tenemos. En 

otras palabras, se trata simplemente de sentarnos y quedarnos quietos. De estar en 

silencio a todos los niveles. Aunque es tan sólo por un tiempo limitado, es lo 

suficientemente poderosa como para socavar las formas de pensar del falso yo en 

torno a los centros de energía y la identificación excesiva con nuestro grupo. 

Flowers: ¿Cómo podemos contribuir a nuestra capacidad de recibir? 

Keating: Dejando atrás el falso yo. Éste es el que está ocupado haciendo algo todo 

el tiempo. Y lo que está haciendo es inútil. Al descontinuar esa actividad, tenemos 

mucho tiempo para dedicarnos a actividades constructivas, tales como el servicio a 

los demás, e incluso podemos descansar en medio de la acción. 

Flowers: Me parece que, aunque suene paradójico, las personas que están en este 

camino y que logran, hasta cierto punto, deshacerse de ese falso yo, parecen más 

auténticamente únicas. Parecen estar más individualizadas que las personas que 

trabajan arduamente por crear su propia individualidad. Se puede observar en ellas 

una singularidad real. Eso los hace extremadamente atractivos para las otras 

personas que desean convivir con la belleza de lo único. 

Keating: Todo lo que puedo decir a eso es, ¿qué estás esperando? Todo lo que 

tienes que hacer es dejar de ser quien crees que eres y no podrías ser más 

encantadora. Porque no hay nada más hermoso que la singularidad que Dios ha 

creado en nosotros. Simplemente está enterrada, como un diamante, debajo de un 

montón de basura. Eso no es culpa de Dios, sino del mal uso de nuestra libertad y 

de la imposición sobre nosotros de todas las fuerzas negativas del entorno y de 

nuestro medio social. Es difícil salir de esas influencias. Pero toda la tarea consiste 

en soltar esas influencias y no reforzarlas. No tienes que crear la belleza—tienes la 

belleza. No tienes que crear la libertad—la tienes. No tienes que crear la imagen de 

Dios en ti—la tienes. No tienes que ganarte el amor de Dios—tienes más de lo que 

sabes qué hacer con él. No tienes que volverte más bella, porque nada podría ser 

más bello que tu propia singularidad particular. 

  



 
 
 

35 

 

4 

 

El Pecado 

 

 
 

 

 

 

 

 



 
 
 

36 

 

“Mi gracia te basta, pues mi poder se perfecciona en la debilidad.” 

 

2 Corintios 12: 9 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

 

 

“…Será gran cosa a la hora de la muerte ver que vamos a ser juzgadas de quien 

habemos amado sobre todas las cosas…No será ir a tierra extraña sino propia, 

pues es a la de quien tanto amamos y nos ama.” 

 

Santa Teresa de Jesús, Camino de Perfección, capítulo 40 

  



 
 
 

37 

Dra. Flowers: ¿Qué es el pecado? 

Padre Keating: En primer lugar, me parece que su origen es la sensación de ser un 

yo separado. Una vez que hemos establecido eso, podemos ver que la causa del 

mal moral, ya sea social o personal, es la sensación radical de estar separados de 

Dios. Y no experimentar que Dios es un Padre amoroso, como lo enseña Jesús. 

Flowers: ¿Y no tener esperanza de tal experiencia? 

Keating: Correcto. 

Flowers: Eso es la desesperación. 

Keating: La desesperación es el pecado supremo, pero aparte de eso está el 

rechazo deliberado o la indiferencia hacia las necesidades y los derechos de los 

demás y preferir nuestro propio interés a las necesidades reales o incluso 

desesperadas de los otros, porque nos consideramos ser la única causa en la que 

estamos interesados, es decir, en promover nuestras metas egocéntricas --fama, 

riqueza, éxito, placer-- cualquier cosa que la cultura presente como símbolo de 

seguridad, poder, afecto y estima. 

La experiencia psicológica de la sensación de ser un yo separado es la raíz de todo 

pecado. Deshazte de eso y ya no habrá ningún pecado grave. Es la ansiedad, la 

sensación de separación, de soledad o alienación, así como todos los sentimientos 

negativos que fluyen de ellos, los que realmente nos inspiran a que busquemos lo 

que imaginamos como felicidad dondequiera que ésta se encuentre, sin 

preocuparnos por las consecuencias. 

La palabra "pecado," en realidad, tiene una historia etimológica muy interesante. 

Proviene de una palabra griega que significa "errar el blanco", un término del arte 

del tiro con arco. ¿Qué implica realmente errar el blanco? Presupone un blanco y el 

centro del blanco, que se llama la diana. Un arco es el medio por el cual el arquero 

intenta lanzar una flecha al centro del blanco. El propósito del arte del tiro con arco 

es dar en el blanco siempre, o casi siempre. 

Para los que se encuentran aprendiendo este arte, eso no se logra ni fácilmente ni 

en poco tiempo. Las posibilidades de dar en el blanco con el primer tiro son 

prácticamente nulas. ¿Es esto sorprendente? Nadie espera que des en el blanco al 

principio. Sólo mediante el dominio de las sutilezas de la disciplina podrás lograr 

colocar la flecha en el centro de la diana o acercarte a ella. 

Los arqueros más exitosos han aprendido a desarrollar, en primer lugar, sus 

herramientas: al usar su arco y flecha mediante una práctica larga y frecuente, lo 

que implica errar la mayor parte del tiempo, desarrollan un sentido del espacio, el 



 
 
 

38 

tiempo, la distancia, el viento y otros factores. Entonces la flecha tiene una buena 

oportunidad de dar en el centro de la diana. 

¿Cuál sería una respuesta adecuada a no dar en el blanco si fueras un aprendiz? 

Obviamente, intentarlo de nuevo.  

Flowers: "Si al principio no lo consigues, inténtalo, inténtalo de nuevo" 

Keating: Eso es todo lo que tienes que hacer. 

Así que lamentarse de no dar en el blanco al primer tiro es ridículo. Se trata de una 

habilidad que se aprende poco a poco, y se adquiere ajustando el cuerpo, los 

nervios, los músculos, y la tensión de la cuerda y su relación con la flecha. Cuando 

todo se ha sintonizado perfectamente a través de la práctica y de un sentido de 

equilibrio físico e incluso espiritual, el arquero experto siempre dará en el blanco 

sin esfuerzo. Ese nivel de habilidad no se puede lograr con esfuerzo. El esfuerzo 

adecuado se dirige a la preparación y las habilidades que debe alcanzar. Una vez 

alcanzados, el arquero apenas tiene que mirar a la diana. Tiene un sentido de la 

práctica. Una mirada al blanco y la distancia, y sabe el momento exacto en el que 

debe soltar la flecha. Dejar ir bajo esas circunstancias y en el momento preciso es 

lo que lleva la flecha infaliblemente al centro del blanco. 

Flowers: Dejar ir en el contexto de haber practicado. 

Keating: Sí. En otras palabras, permitir que la energía divina obre a través de 

nosotros, por medio de la preparación que se ha hecho, que incluye muchos, 

muchos fracasos. No confiamos en nuestra propia habilidad, sino en estar en 

unísono con la acción divina que se manifiesta en esta habilidad específica. Sólo 

que ahora la habilidad está al servicio de los demás y responde a los 

acontecimientos de la vida diaria, bien sea comer, dormir, beber, caminar, trabajar, 

pensar, hablar, jugar. En la travesía espiritual, la pureza de intención y el amor de 

Dios nos permiten dar en el blanco en cada una de nuestras actividades cotidianas, 

sin esfuerzo. 

Flowers: ¿Es posible haber adquirido la pericia del arquero experto, acertando en el 

blanco todo el tiempo con facilidad, de tal manera que el mundo exterior perciba el 

fruto del Espíritu en tu vida, y sin embargo en la dimensión interior tener una 

sensación de sequedad, desierto o aridez? 

Keating: El sentimiento doloroso en realidad no importa, porque es solo un 

pensamiento y no somos nuestros pensamientos. Simplemente tenemos una 

corriente interminable de ellos. La gente normalmente ve el ejercicio de esa 

habilidad y lo admira. Sin embargo, puede estar tan oculto en la rutina de la vida 

diaria que nadie se dé cuenta. Depende del nivel de percepción de los que estén 



 
 
 

39 

mirando y que puedan tener alguna apreciación de todo lo que debe haber 

ocurrido para que sea posible dar tal testimonio de la presencia divina. 

Flowers: Conozco algunas personas a las que consideraría muy santas, que a veces 

hablan de una sequedad, o de un período de su vida en el que no sienten el 

consuelo de Dios. Entonces sólo las sostiene la pura fe. 

Keating: La fe pura es parte de la habilidad cuando aplicamos la metáfora del arte 

del tiro con arco a la vida espiritual, y sin ella no darás en el blanco. Tanto el amor 

como la confianza tienen que ser puros. Es decir, puros de los motivos que estaban 

ocultos en el inconsciente pero que ahora se han vuelto conscientes y los hemos 

dejado pasar deliberadamente en el curso del proceso de transformación, tanto en 

la oración como en la vida cotidiana. En otras palabras, se trata de soltar en el 

momento preciso, el lugar preciso y de manera correcta. Una vez hecha la 

preparación, entonces el logro no es realmente atribuible al arquero, sino a la 

destreza del entrenador, que en este caso es el Espíritu Santo. O, para citar las 

palabras de Dios a San Pablo: "Mi fuerza se perfecciona en la debilidad". No es 

nuestra habilidad la razón por la que damos en el blanco, sino nuestra disposición 

a ser un instrumento de Dios y cumplir con las condiciones necesarias, tanto físicas 

como mentales, para que esto ocurra. 

Ahora bien, sucede que el comportamiento humano, especialmente el 

comportamiento humano divino, es una habilidad incluso mayor que el arte del tiro 

con arco o cualquier otro arte. Éstos son paradigmas o metáforas de la habilidad de 

estar simplemente presentes a lo que es y contentarse con lo que es, sin querer 

cambiarlo, aunque estando dispuestos a cambiarlo si ésa es la inspiración divina. Es 

vivir bajo la guía o la disciplina del Espíritu Santo, manifestando el amor divino en 

toda situación. 

Sin amor no hay virtud, sólo hay virtud aparente. El amor divino es el centro de un 

círculo en el que están presentes virtudes aparentemente opuestas, tales como la 

misericordia y la justicia, la mansedumbre y la firmeza, la humildad y la confianza. 

¿Cómo sabes cuándo practicar la misericordia y cuándo la justicia? No lo sabes. 

Pero el amor te enseña a reconciliar los opuestos para que tus acciones den en el 

blanco, en lugar de fallar. 

Flowers: Y no es un aprendizaje de una vez por todas. Es un aprendizaje en el 

momento. No es algo que se aprende a practicar. Es el aprendizaje que ocurre en el 

corazón del momento. 

Keating: La invitación del evangelio es a abandonar toda actividad dañina. En la 

metáfora del tiro con arco, si disparas al blanco y fallas, esa es una forma de errar 

el blanco. Pero si te das la vuelta y disparas en la dirección opuesta con la 



 
 
 

40 

intención de nunca dar en el blanco, se trata de una actitud completamente 

diferente. Cosecharás las consecuencias, una de las cuales es que nunca darás en el 

blanco. ¿De quién es la culpa? Culpar a Dios de ese fracaso es ridículo. Si elegimos 

hacer eso, debemos aceptar las consecuencias de nuestra elección. 

Tenemos un verdadero nivel de libertad, por estrecho que éste sea, debido a 

factores psicológicos que disminuyen la libertad en situaciones de pasión. Por eso, 

el asesinato premeditado es mucho más grave que el homicidio pasional. Lo mismo 

ocurre con todas las demás formas de mala conducta humana donde haya 

circunstancias mitigantes, una limitada comprensión de dónde reside el mal o 

cuándo las consecuencias, la responsabilidad y la rendición de cuentas de nuestras 

acciones son obviamente mucho menores, o tal vez no existan en absoluto, como 

en el caso de factores neuróticos y aún más, en el caso de enfermedades mentales. 

Flowers: Entonces, ¿cómo debemos entender el Día del Juicio en ese contexto? 

Keating: No hay duda de que las Escrituras hablan de este último día y de un juicio 

final. Sea lo que sea que eso signifique como evento social, nuestro propio juicio 

final es nuestra propia muerte. Ese es el último día en lo que a nosotros respecta. A 

todos los efectos prácticos, nuestra muerte es el juicio. ¿Pero quién juzga? Jesús 

dice que él no juzga, y el Padre dice que él no juzga. Entonces, ¿quién queda? Tú y 

yo. De modo que cuando nos despojemos del cuerpo y del cerebro, con todas sus 

predisposiciones e inclinaciones a justificar o racionalizar, entonces tal vez por 

primera vez nuestra voluntad espiritual se encuentra realmente facultada para 

tomar una decisión de manera totalmente libre. 

Cuando todas nuestras defensas, el cuerpo y las formas en las que hemos conocido 

la realidad se hayan derrumbado, lo que queda es solamente la luz divina, y esa 

luz, que es la imagen de Dios en nosotros, ve muy claro cuál es nuestro estado de 

alma y hacia dónde debemos ir. No necesitamos la ayuda de nadie. Veremos mucho 

más claramente de lo que nunca hemos visto exactamente cuál es el estado de 

nuestra alma, y lo que hagas con eso está entre tú y Dios. No hay necesidad de 

discusión. 

Flowers: ¿Esa es la revisión de vida de la que habla la gente? 

Keating: Sí. En realidad, Dios estará de tu parte, porque el juicio se basa en la 

misericordia. 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   

 

 



 
 
 

41 

5 

 

El Sufrimiento 

 

 
 

 

 



 
 
 

42 

 

 

Sabemos que Dios dispone todas las cosas para el bien de quienes lo aman, los que han 

sido llamados según su propósito. 

 

Romanos 8: 28 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

…El camino de padecer es más seguro y aún más provechoso que el de gozar y hacer; lo 

uno, porque en el padecer se le añaden fuerzas de Dios…y lo otro, porque en el padecer 

se van ejercitando y ganando las virtudes y purificando el alma y haciendo más sabia y 

cauta. 

 

San Juan de la Cruz, Noche Oscura, Canción 2, libro 2, capítulo 16, # 9 

  



 
 
 

43 

Dr. Flowers: Creo que el sufrimiento es un gran problema en el cristianismo y para la gente 

en general. 

Padre Keating: Es un tema central en todos los sistemas de creencias religiosas, o para las 

personas que no tienen un sistema de creencias, ya que es una parte importante de la 

vida. Hay dos símbolos muy notables de la felicidad que es posible en este mundo a través 

del camino espiritual. Expresan dos formas diferentes de experimentar el sufrimiento que, 

en conjunto, podrían ayudar a explicar la afirmación de muchos místicos de que el 

sufrimiento es el camino más corto y seguro hacia la sabiduría. 

En el budismo, el símbolo del logro espiritual se llama "nirvana", un estado que los 

budistas consideran la felicidad perfecta. Este estado interior está simbolizado por la 

sonrisa de Buda. Esa sonrisa expresa una ecuanimidad perfecta, una serenidad que se ha 

elevado por encima de todo conflicto y de todo sufrimiento interior y exterior, y que 

parece estar mirando interiormente a la Realidad Última con un deleite que no es 

exuberante, pero sí absolutamente maduro. 

Flowers: Es una sonrisa que no es una reacción a algo que ha sucedido. Parece provenir 

de adentro. 

Keating: Es casi el epítome del enfoque budista, que consiste en reconocer el sufrimiento 

como parte esencial de la vida, pero también la superación de todo sufrimiento. El rostro 

de Buda, con su hermosa y muy delicada sonrisa, es símbolo de que todo sufrimiento ha 

sido superado. Al mismo tiempo, es símbolo de una compasión máxima que se hace una 

con todo el sufrimiento, sin experimentar el dolor. En otras palabras, expresa un estado 

interior en el que se ha trascendido el sufrimiento. 

 

  



 
 
 

44 

Flowers: En su poema "Lapis Lazuli", Yeats tiene una hermosa imagen de unos sabios 

chinos en la ladera de una montaña que miran toda la tragedia que hay abajo, pero que 

llaman a la música. Dice: "... sus antiguos ojos brillantes estaban alegres". Ven la escena 

trágica, pero la ven desde la distancia, desde una cierta perspectiva. 

Keating: Sí, y esa perspectiva es, al menos en parte, un completo desapego –unidad y 

desapego al mismo tiempo. Es una imagen incomparable de la esencia de la práctica y la 

fe budistas. 

Miremos otra imagen, el rostro de Jesús en la cruz. Este es un rostro que es el reverso de 

la ecuanimidad. Es el rostro de un hombre que se encuentra muriendo de sed, 

ensangrentado por los golpes que ha recibido en todo el cuerpo, que lleva una corona de 

espinas en la cabeza, y cuyos labios lanzan un grito de abandono. La naturaleza de la 

crucifixión en esos días era especialmente cruel, ya que las personas generalmente morían 

asfixiadas, mientras luchaban por respirar a pesar del dolor insoportable que seguramente 

les causaba cualquier movimiento de los brazos o las piernas. 

 

 

  



 
 
 

45 

Tenemos aquí dos imágenes que parecen estar casi invertidas. Entonces surge 

inevitablemente la pregunta, ¿cuál es el significado último del sufrimiento? O ¿qué 

experiencia del sufrimiento representan estos dos rostros que parecen tan opuestos, pero 

que personifican la enseñanza espiritual de cada uno de estos dos grandes maestros? 

El rostro de Buda es de exquisita serenidad, paz, tranquilidad; trasciende todo sufrimiento 

aunque permanece unido a todos los que sufren. No hay esfuerzo por cambiar nada. 

Simplemente hay aceptación total de lo que es. Y la sonrisa sugiere que todo, tal y como 

es, es perfecto. 

En el rostro de Jesús en la cruz, vemos una expresión completamente diferente. Jesús en 

su pasión y muerte, según san Pablo, se identifica con el sufrimiento de todos. Él 

personifica, física, mental y espiritualmente, el tipo de sufrimiento más intenso que 

podamos imaginar. Su expresión es justo lo contrario al gesto externo de ecuanimidad y 

trascendencia de todo sufrimiento del Buda. Jesús está inmerso en él, abrumado por él, 

totalmente impotente para controlarlo o reducirlo. Y, sin embargo, expresa a su manera la 

misma disposición de aceptación total de lo que es; “Padre, en tus manos encomiendo mi 

espíritu”. Jesús acepta, por amor incomparable, la más cruel de las muertes y el rechazo a 

nivel social de todo lo que propuso y enseñó. 

Surge naturalmente la pregunta: ¿cuál es el retrato más exacto del significado del 

sufrimiento? ¿Es el rostro de Buda, que trasciende todo sufrimiento? ¿O es el rostro de 

Jesús, que está totalmente inmerso en él? Son contradicciones tan notorias que nos 

obligan a abrirnos a la posibilidad de que ambas sean expresiones perfectas de la 

realidad. Como se contradicen, el sentido último del sufrimiento debe trascender a ambas. 

La enseñanza que expresan estas dos imágenes es incomparable. El sufrimiento, por 

consenso general, es una parte inevitable e ineludible de la vida. Es la vida. Nuestra idea 

de la muerte y de la vida cambia al mirar estos dos rostros. Cada uno tiene algo 

increíblemente profundo que decir sobre la Realidad Última y el máximo significado del 

sufrimiento. 

Flowers: ¿Y qué tienen que decir? Si se imagina mirando esas dos caras, ¿qué es lo que le 

dicen? 

Keating: Cada uno de nosotros tiene que responder esa pregunta por sí mismo. El rostro 

de Buda da fe de la compasión de la Realidad Última. Dice que, en última instancia, todo 

está bien. No solo eso, sino que todo es encantador, perfecto, bueno, hermoso, cierto, 

disponible. 

El rostro de Jesús nos está diciendo que la Realidad Última se identifica totalmente con la 

condición humana en su punto más desesperado, más abandonado y más solitario. La 

pasión y muerte de Jesús es el resultado, en términos cristianos, de su identificación con la 

condición humana y la alienación de Dios, que es resultado del rechazo deliberado de Dios 

a cualquier nivel y en cualquier grado que se haya pecado deliberadamente. En Jesús en la 

cruz, estamos viendo las consecuencias del pecado en toda su cruda realidad, intensidad y 

horror. Lo que estamos viendo es nuestro propio sentido interno de alienación expresado 



 
 
 

46 

visiblemente. Las consecuencias de rechazar a Dios son una soledad insoportable y un 

sentido de lo infernal que es la consecuencia natural de rechazar a Dios y de rechazar 

todo lo que es bueno en los demás, en la creación y en uno mismo. Representa 

concretamente lo que es odiarse a sí mismo. 

Flowers: ¿Odiarse a sí mismo? 

Keating: Odiarse a uno mismo es también odiar a Dios, puesto que Dios y nosotros 

estamos unidos. Lo que estamos viendo en el sufrimiento y la muerte de Jesús es la 

imagen inversa del Buda y su experiencia de paz insondable. El Verdadero Yo es la 

Realidad Última manifestándose en un ser humano. En Jesús en la cruz, es el pecado que 

se manifiesta como ser humano y la reacción de Dios ante eso, que consiste en 

identificarse con él y, al identificarse con él a todo nivel, incluso el más profundo, 

transmitir un amor que es tan intenso que transforma el pecado mismo en el amor puro de 

Dios. Pero este amor está tan oculto por la enormidad de la identificación con el pecado y 

sus consecuencias, que es posible que no concluyese con la muerte de Jesús. 

El Credo de los Apóstoles, que contiene las doctrinas fundamentales a las que se adhieren 

los cristianos, dice que posteriormente Jesús "descendió a los infiernos". Lo que llama la 

atención aquí es que Cristo no solamente abraza sus propios sufrimientos, sino los de 

todos los demás y los hace propios. No solamente se identifica con ellos mediante su 

desbordante compasión, sino que se “hace pecado,” como dice Pablo,  tomando para sí 

sus consecuencias e impregnando todo sufrimiento con un significado divino que 

manifiesta la naturaleza íntima de Dios, que es la auto entrega infinita, el sacrificio de todo 

lo que uno es. 

Flowers: Mucha gente piensa en el sufrimiento como una especie de castigo, y por eso, 

como Job, preguntan: "Dios, ¿por qué me pasa esto a mí?". Sienten que si pudieran 

averiguar por qué, podrían hacer algo al respecto y el sufrimiento cesaría. ¿Es eso un 

error? 

Keating: Algo de sufrimiento es inevitable. Ocurre en los desastres naturales sobre los que 

no tenemos control, incluidos los asteroides que podrían caer sobre la tierra, como parece 

haber sucedido en los últimos milenios. Toda la creación y la vida misma emergen del caos 

y de las enormes colisiones de galaxias en el espacio exterior. Las moléculas de proteínas 

y otros elementos necesarios para la vida solo se hacen posibles cuando las galaxias 

chocan entre sí y alcanzan una cierta temperatura en la que se pueden formar nuevos 

elementos. El mensaje de la creación es que los desastres físicos o naturales a nivel 

galáctico crean las condiciones de las que pueden surgir formas de existencia más 

desarrolladas y, especialmente, es de ahí que eventualmente puede surgir la vida. 

Un error fundamental que todos tendemos a cometer es atribuirle a Dios nuestros propios 

pensamientos y nuestras perspectivas muy limitadas sobre el sufrimiento, quejándonos: 

"¿Cómo puede Dios hacerme esto? Estoy sirviéndole y es de suponer que debería de 

ofrecerme  un poco de ayuda." Incluso Pablo tenía este problema: naufragó, fue golpeado, 

rechazado por su pueblo y apedreado, a pesar de que predicaba el evangelio 



 
 
 

47 

incansablemente por todas partes. Podríamos pensar, ¿por qué Dios no lo ayudó? Más 

bien, Pablo fue encarcelado y le cortaron la cabeza. La persecución u oposición es señal de 

un llamado especial de Dios y no una señal de que Dios no te ama. Más bien, es una señal 

de que Dios te está guiando hacia la dinámica de transformación genuina que ves en la 

naturaleza. La transformación de las formas de vida inferiores es la única manera en que la 

evolución avanza hacia formas de vida superiores. Es dudoso que ese ritmo vaya a 

cambiar. 

Es importante para los cristianos darse cuenta de que en Dios no existe el castigo. Esa es 

una simple proyección en Dios de nuestra propia forma de pensar. Incluso las amenazas 

que encontramos en el Antiguo o el Nuevo Testamento pueden ser el único modo de que 

la gente reconsidere sus comportamientos negativos o dañinos. Pero todas las amenazas 

divinas son reversibles. 

La Terapia Divina es implacable en su afán por sanar nuestras heridas. Dispone las 

circunstancias de la vida, por horrendas que nos parezcan, de forma que nos permitan 

profundizar en el inconsciente y hacernos más vulnerables a su contenido, sin 

desanimarnos y sin caer en la desesperación en lo más mínimo –más bien, cuando amamos 

la honestidad, la verdad, la autenticidad y la integridad de ser exactamente quienes Dios 

quiere que seamos en el momento presente, y respondemos apropiadamente a esto, nos 

convertimos en canales de la gracia divina, en lugar de modelos de virtudes meramente 

humanas. 

  



 
 
 

48 

 

6 

 

La Redención 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

49 

 

 

 

 

Si alguno está en Cristo es una nueva creación. ¡Lo viejo ha pasado, ha llegado ya lo 

nuevo! 

2 Corintios 5: 17 

 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

 

Este camino de Dios no consiste en multiplicidad de consideraciones, ni modos, ni 

maneras, ni gustos… sino en una sola necesaria, que es saberse negar de veras. 

 

San Juan de la Cruz, Subida del Monte Carmelo, Libro 2, capítulo 7, # 8 

 

 

 

  

 

  



 
 
 

50 

Padre Keating:  Santo Tomás de Aquino enseña que Dios pudo haber perdonado el 

pecado del ser humano o más exactamente, el pecado de Adán y Eva, con sus 

consecuencias para el resto de la especie humana, mediante un simple acto de la voluntad 

divina. Dios no necesitaba exigir el sufrimiento y la muerte de su Hijo. Esto sugiere que el 

motivo principal de la encarnación y la obra redentora de Cristo es manifestar toda la 

extensión de la bondad de Dios, mediante un acto que revela la generosidad desbordante 

del amor de Dios por nosotros. La humildad de Dios lo motivó a identificarse con la 

realidad del sufrimiento humano y de la muerte en la persona de su Hijo encarnado. De 

ese modo, se levantó una esquina del velo que oculta la naturaleza más íntima de la 

Realidad Última. 

Si el Hijo amado de Dios, a pedido del Padre, se identifica con la condición humana y el 

pecado, ¿qué nos dice eso acerca de la relación divina del Padre y el Hijo en la Trinidad? 

Nos revela que Dios está sacrificando eternamente lo que más ama por nosotros. Implica 

también, por parte de Jesús, la comprensión de que al aceptar las consecuencias físicas, 

psíquicas y espirituales del pecado, se aleja del amor infinito del Padre. Si su identificación 

con nosotros es real, Jesús debe soportar la sensación de ser rechazado por Dios, ya que 

el sentido de alienación es la esencia misma del pecado deliberado. ¿Es esto un gesto 

simbólico solamente? ¿O se trata un verdadero rechazo? Jesús grita al borde de la muerte: 

"Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?" En otras palabras, "¿Cómo pudiste 

hacerme esto a mí, tu Hijo amado?" La única respuesta es el silencio. Al consentir Jesús a 

hacerse pecado, el amor sin  límites del Padre se revela de la manera más sublime, aunque 

parezca haber sido rechazado. 

La redención por medio del sufrimiento y la muerte de Jesús no se limita a la tarea de 

salvarnos de las consecuencias del pecado. Esa acción liberadora, según las Escrituras, es 

la condición necesaria para que el género humano se transforme en Dios, y éste es el fin 

último del sacrificio de Jesús. A través de su pasión, muerte y resurrección, Jesús sana a la 

familia humana de toda su gama de limitaciones y fracasos, invitándonos a participar de la 

vida divina al grado más pleno que seamos capaces de recibir. 

Permanece la inmensa importancia de la obra redentora de Cristo. La pregunta es: ¿Qué 

significa realmente el término "redención"? ¿Qué motivo hay tras de la decisión del Padre 

de pedirle a Cristo, su Hijo amado, que se haga pecado, es decir, que se haga lo opuesto a 

todo lo que es el Padre? Jesús revela con sus acciones la humildad del Padre, que está 

dispuesto a todo con tal de comunicar la vida divina en toda su plenitud a la familia 

humana, en la medida en que somos capaces de recibirla. 

Hay una consideración adicional. La razón por la que Jesús consintió a hacerse pecado por 

nosotros es porque su gran amor por el Padre lo impulsó a manifestar, de la manera más 

visible y plenamente humana, el extraordinario amor que tenía por el Padre. Lo llevó a 

revelar la magnitud de ese amor mediante un sacrificio que implicaba un enorme 

sufrimiento humano e incluso divino. Dejó de ser Dios en su encarnación para hacerse uno 

con nosotros, permitiendo que nos convirtiéramos en hijos de Dios que participan de la de 

la vida divina. La obra de la redención no es tanto pagar un enorme precio para 



 
 
 

51 

rescatarnos a nosotros, los pecadores, sino que es una estupenda afirmación de la 

compasión de Dios por la familia humana en nuestra actual situación evolutiva, en la que 

hacemos la transición de la conciencia animal a la racional, que es la puerta a todas las 

etapas superiores de consciencia. 

De modo que la caída en desgracia de nuestros primeros padres no es la única manera de 

explicar la condición humana. Puede explicarse también como una falta de desarrollo 

evolutivo de formas inferiores de vida. Quizás ambas perspectivas contribuyan a la 

realidad actual. En cualquier caso, la vida y la muerte de Jesús han dado a la familia 

humana un profundo impulso en la dirección de la transformación divina. Mientras nuestra 

evolución espiritual como seres humanos no haya madurado hasta cierto punto, nuestra 

idea de Dios y nuestras relaciones con las otras personas y con nosotros mismos 

continuarán retrocediendo a niveles de comportamientos infrahumanos o animales, 

especialmente en épocas de conflicto. 

Nuestra vocación es ir más allá de esos niveles inferiores y contribuir a la edificación del 

Cuerpo Místico de Cristo, en el que se manifiesta gradualmente todo el potencial humano. 

¿Será posible lograr esa transformación en este mundo? Los místicos cristianos creen que 

sí lo es. En su opinión, la redención, en el sentido de transformación en la forma divina de 

ser realmente humanos, está disponible para todos en esta vida. 

No sabemos cuán grande será la proporción de la humanidad que podrá acceder a esta 

forma divina de ser verdaderamente humanos. Pero es razonable que nos hagamos la 

pregunta acerca de si la opinión teológica que considera la redención como un pago por 

el pecado es la forma más adecuada de presentar la verdad acerca de quién es el Padre. Y 

revelar quién es el Padre parece ser la mayor preocupación y el propósito de la vida y la 

enseñanza de Jesús. 

Dra. Flowers: Es una revelación que aún no ha sido entendida del todo. 

Keating: Sí, y no creo que lo sea hasta que suficientes personas hayan sorteado el proceso 

de transformación y sean capaces de interiorizar las implicaciones espirituales y el 

significado último del sacrificio de Cristo. Las Escrituras proporcionan ejemplos de 

personas que realmente tuvieron esa percepción. Por ejemplo, María de Betania parece 

haber intuido lo que Jesús estaba a punto de hacer en la cruz cuando lo ungió en la casa 

de Simón el Leproso, rompiendo un frasco de alabastro con un perfume muy caro sobre su 

cuerpo y llenando toda la casa con un olor maravilloso. Las autoridades estaban 

empeñadas en matarlo. Lo que su gesto extravagante simbolizaba era el significado más 

profundo de la pasión y muerte de Jesús. El cuerpo de Cristo es la vasija que contiene el 

perfume más precioso de todos los tiempos, a saber, el Espíritu Santo. Estaba a punto de 

ser quebrantado para que el Espíritu Santo pudiera derramarse sobre toda la humanidad 

—pasada, presente y futura— con una generosidad sin límites. Hasta que ese cuerpo no 

hubiese sido roto en la cruz, la totalidad del don de Dios en Cristo y sus posibilidades 

transformadoras para el género humano no hubiesen podido ser conocidas ni 

remotamente previstas. 



 
 
 

52 

Jesús, en su pasión y muerte, se alejó del amor más grande que existe, debido a un amor 

aún mayor al Padre, que quiso transformar a toda la familia humana. La transformación en 

Cristo –deificación— es, pues, el pleno sentido de la redención. 

  



 
 
 

53 

 

7 

 

El Amor y la Trinidad 

 

 

 

  



 
 
 

54 

 

 

De su plenitud todos recibimos gracia sobre gracia, pues la Ley fue dada por medio de 

Moisés, pero la gracia y la verdad nos han llegado por medio de Jesucristo. 

 

Juan 1: 16-17 

 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

…Diciéndote en esta unión suya…: Yo soy tuyo y para ti, y gusto de ser tal cual soy por 

ser tuyo y darme a ti. 

 

San Juan de la Cruz, Llama de Amor Viva,  Canción 3, Verso 1 # 6 

  

 

 

 

 

  



 
 
 

55 

Dr. Flowers: Usted dice muy a menudo en sus obras que Dios es un Dios amoroso y que 

su relación con nosotros es la de un amante. ¿Qué distingue la relación de Dios como 

amante  de cualquier otra? ¿Y qué hay de la paradoja de que al aumentar la capacidad del 

amor en este camino cristiano aumenta también la capacidad de sufrir? 

Padre Keating: Sí, pero no es el mismo tipo de sufrimiento que ocurre al principio, porque 

se ve un cierto valor en el sufrimiento y el camino hacia la sabiduría divina. Hay algo 

acerca de la naturaleza de Dios que hace que el sacrificio sea primordial. Desde esta 

perspectiva, el sacrificio es el significado del universo. 

Flowers: ¿El sacrificio? 

Keating: El sacrificio es el don total de uno mismo o de todo lo que uno es. Esto continúa 

eternamente en las relaciones al interior de la Trinidad, donde el sacrificio es delicioso. La 

bondad divina se entrega infinitamente, totalmente y sin cesar. Por supuesto, cualquier 

cosa que digamos sobre la Trinidad solo puede señalar ciertos aspectos que están más 

allá de cualquier concepto y que solo pueden experimentarse plenamente en la próxima 

vida. ¡El amor divino es acuciante! Si experimentáramos a Dios frente a frente, el alma sería 

forzada a salir del cuerpo y nuestra aventura humana se vería interrumpida antes de 

tiempo. Por eso las Escrituras dicen que nadie puede ver a Dios y vivir. Nos cuentan los 

que han tenido experiencias de muerte que desean volver allí. 

Flowers: Pierden todo miedo a la muerte. 

Keating: Sí. He aquí algunas reflexiones acerca de cómo funciona la Trinidad, aunque 

sabemos que estas reflexiones solo pueden servir de indicadores. Me parece que el 

propósito fundamental de Jesús era manifestar la bondad del Padre y las disposiciones 

ocultas en el corazón del Padre. ¿Cuáles podrían ser éstas? Los teólogos proponen que 

hay tres relaciones esenciales en un solo Dios, es decir, tres relaciones en una realidad 

común que podría llamarse la Deidad. El Padre disfruta de la plenitud de la Deidad como 

fuente, pero una fuente en relación con las demás. El Padre es infinita potencialidad. El 

Hijo es la realización de todo lo que es el Padre. El Padre le entrega totalmente al Hijo 

todas las riquezas de la naturaleza divina. La Palabra de Dios es creadora de todo lo que 

existe. No existe la posesividad en Dios, ni apego, ya que Él lo tiene todo y lo es todo 

como su fuente y sustento. No hay nada que recibir. El Padre no necesita ni de dones ni de 

servicios, sino que se entrega a sí mismo a más y más criaturas en la medida en que éstas 

puedan recibirlo. 

El Hijo es el principio receptivo en la Trinidad, que recibe totalmente al Padre. El Hijo se 

devuelve totalmente al Padre y su recíproca entrega se expresa en la Tercera Persona, que 

es el movimiento de su amor común. Este movimiento no es un anhelo de amor y unidad, 

sino el suspiro de infinita satisfacción y deleite en el acto de amar, dar y ser Uno. 

El Hijo de Dios se hace carne, como proclama el prólogo del Evangelio de Juan. Ahora 

estamos ante una situación en la que el sacrificio implica sufrimiento, ya que, al crear a los 

seres humanos, el Padre nos ha comunicado un grado significativo de libertad. Por lo 



 
 
 

56 

tanto, podemos rechazarlo o seguir nuestra propia búsqueda loca de la felicidad a través 

de los programas emocionales que solo pueden conducir a la desgracia y la frustración. 

Así describe Pablo la Encarnación: "La Palabra de Dios no consideró el ser Dios como algo 

a lo que aferrarse, sino que se despojó de sí mismo". Es decir, abandonó totalmente todas 

las prerrogativas de ser divino, se identificó y se hizo uno con la forma más baja de seres 

inteligentes que conocemos, ocupó el lugar inferior entre ellos, fue rechazado por las 

autoridades civiles y eclesiásticas de su época y vio su misión destrozada ante sus ojos. 

¿Qué está haciendo? Está tratando de manifestar y comunicar lo que el Padre hace 

eternamente entregándose al Hijo, de modo que él vive en el Hijo y no en sí mismo. El 

Padre se está vaciando eternamente de todo lo que podría llamar suyo. Todo en la 

Trinidad es amor abnegado, no posesivo. Además, si Jesús es el verdadero Hijo de Dios, 

tiene que manifestar la misma disposición de vaciamiento total que tiene el Padre al 

engendrar al Hijo. El Jesús pobre, sufriente y moribundo es la revelación del Dios invisible. 

Estamos invitados a participar en esa inmensa corriente de amor desinteresado. 

Todo el mundo, por el mero hecho de haber nacido, está en el camino espiritual. No hay 

otra opción. Todos tenemos la capacidad innata de manifestar a Dios, porque ya somos 

esa imagen en virtud de haber sido creados. Las religiones del mundo tienen el deber de 

hacer que las personas despierten a ese destino, y de proporcionar los medios para 

adquirirlo, tales como rituales, sacramentos, buenas obras y una relación más profunda 

con la Realidad Última. En el cristianismo, la enseñanza principal es cómo vivir como seres 

humanos de una manera divina. 

En la Trinidad, el amor infinito se expresa en la entrega total de sí mismo, o sea, en el 

sacrificio. Cristo, al hacerse hombre, no podía menos que dar un ejemplo completo, e 

incluso extremo, de su entrega total al amor del Padre. Ese amor es impresionante, porque 

implica, como dice Pablo, hacerse pecado por nosotros.  

Flowers: ¿Qué significa convertirse en pecado? 

Keating: Pablo lo expresa de la siguiente manera: "El que no conoció pecado --es decir, la 

Palabra divina-- fue hecho pecado" (2 Corintios 5: 21). Jesús, en su agonía en el huerto de 

Getsemaní, pidió que se le librara de beber la copa que simbolizaba las plenas 

consecuencias de toda la violencia, el pecado, la indiferencia y los horrores de la mala 

conducta humana de todos los tiempos. Si aceptamos nuestra identidad como seres 

humanos, estamos en la misma onda que Jesús. Nos identificamos con Jesús, así como él 

se identificó con nosotros. 

El descenso a los infiernos es el símbolo de la máxima identificación con la naturaleza 

humana. Como lo expresa un escritor espiritual: "Cristo, al hacerse humano, ha tomado el 

lugar más bajo a tal extremo que nadie puede quitárselo jamás". En Jesús, el amor se 

traslada a un nuevo nivel de profundidad. A Cristo se le pidió que dejara de ser el amado 

del Padre para cumplir la voluntad del Padre. El amor más grande reside en renunciar al 

amor por amor. De modo que ahora estamos hablando de un tipo de amor más allá de la 

compasión o más allá del ágape, a saber, el amor divino, que es una entrega tan total de 



 
 
 

57 

sí mismo que realmente no queda nada de él. Es una total ausencia de posesividad, una 

libertad total.  Pero, aparentemente, eso es Dios: lo es todo, al no ser ninguna cosa en 

particular. 

El movimiento hacia las actitudes transformadoras es un movimiento de amor. Cada vez 

que descendemos a un nuevo nivel de humildad, allí, instantáneamente, ocurre una 

resurrección. Soltar cualquier parte de nuestra falsa identidad permite que el Espíritu 

Santo entre corriendo en nosotros y nos dé nuestra verdadera identidad, nuestro 

verdadero yo. De esta manera, nuestra consciencia deja de ser nuestra consciencia. Más 

bien, se percibe que nuestra consciencia limitada está cobijada en la consciencia mayor de 

la Palabra de Dios, encarnada en nosotros. 

Creo que lo más conmovedor de las relaciones trinitarias es que todo sufrimiento, de 

alguna manera, está en Dios. De hecho, nada en nuestras vidas está separado de Dios. A 

medida que se desarrolla el proceso de transformación, los detalles de nuestra vida, las 

motivaciones, las elecciones y las acciones se inspiran cada vez más en la vida divina que 

está tomando forma en nosotros. Nuestras personalidades individuales, planes y deseos 

pueden permanecer, pero sin apego, de modo que somos libres de dejarlos ir cuando las 

circunstancias o Dios nos los quiten. Mientras tanto, los necesitamos, en cierta medida, 

para vivir en este mundo, manifestando en las difíciles circunstancias de la vida cotidiana,   

la gran misericordia y amor que Dios tiene por nosotros y por todos. 

El servicio cristiano no es tanto lo que estamos haciendo por los demás como lo que 

Cristo en nosotros está haciendo por Cristo en ellos. El camino contemplativo es el 

reconocimiento cada vez mayor de quién es Dios, sin saber completamente quién Él es o 

qué es Él. 

La Realidad Última lo usa todo para transformar a la familia humana en el Cuerpo Místico 

de Cristo. A cada uno de nosotros se nos invita a ser una célula en ese Cuerpo. Cada 

célula tiene el programa completo del Cuerpo Místico. El Espíritu Santo, como el alma en el 

cuerpo, llena cada parte y cada célula del cuerpo, dándole vida. El ADN divino es el 

programa del Espíritu Santo para cada uno de nosotros. 

Todo el mundo tiene una vocación en ese Cuerpo. Cada vocación tiene su modo de ser 

divino, no importa que alguien sea basurero, policía, madre, abuela, maestra, persona 

enferma, etc., porque, a fin de cuentas, como dice Pablo, "Dios es todo en todo". Esto no 

significa que no haya nada más, sino que no hay proporción entre todo lo demás y esta 

vasta, ilimitada e inagotable fuente de bondad que es el fundamento del ser. El proceso de 

curación manifiesta lo que es más importante de conocer, es decir, la infinita misericordia 

de Dios, que es la única posesión que realmente necesitamos. Podemos prescindir de todo 

lo demás. 

Flowers: ¿Podría hablar un poco sobre el Espíritu Santo? 

Keating: Se cree que el Espíritu es el santificador, ya que personifica la espiritualidad de 

entrega total que caracteriza al Padre y al Hijo. La palabra "persona" probablemente no es 

un término adecuado para describir las relaciones al interior de la Trinidad, pero hay 



 
 
 

58 

aspectos que sugieren que “Padre” e “Hijo” son palabras apropiadas para describir las 

actividades que las Escrituras les aplican. Sólo el Hijo de Dios se hizo carne. El Espíritu 

fluye del Padre y del Hijo como una expresión de su unidad. 

"El Espíritu del Señor llena la tierra; lo abarca todo y conoce cada voz" (Libro de Sabiduría 

1, 7). El Espíritu llena todas las cosas y ordena todas las cosas dulcemente. Trae orden al 

caos. El Espíritu es la fuente de todo el organismo sobrenatural: las virtudes teologales, las 

virtudes morales infusas y los Frutos y Dones del Espíritu Santo. El Espíritu es santificador, 

el Paráclito que intercede por nosotros, el Consolador y el Abogado que intercede por 

nosotros. 

En mi juventud llamaban al Espíritu "el huésped olvidado". En otras palabras, la Iglesia 

estaba tan alejada de algunos de los recursos primarios de sus primeros días que no 

parecía ser consciente de lo que hace el Espíritu, aunque ciertamente estaba disponible en 

la tradición. Los aspectos externos y legalistas de la Iglesia habían dominado tanto la 

instrucción religiosa, que la presencia más importante de nuestras vidas era virtualmente 

desconocida. ¡Imagínate llamar al Espíritu Santo "el huésped olvidado!" . Si el personaje 

más importante del universo es un desconocido, estamos en una situación bastante difícil. 

Esto ha sido corregido gradualmente, especialmente con la teología inmediatamente 

anterior, durante y posterior al Concilio Vaticano II. 

"Dios ha derramado su amor en nuestro corazón  por el Espíritu Santo, que nos ha sido 

dado" (Romanos 5: 5). Y "¿No saben que ustedes son templo de Dios y que el Espíritu 

Santo mora en ustedes?" (1 Corintios 3: 16) Estos son textos que refuerzan la realidad de 

la Inhabitación Divina, y el hecho de que cuando nosotros mismos nos callamos, es para 

poder escuchar los movimientos y la guía del Espíritu, que habita en nosotros de tal 

manera que es la guía y la institutriz, por así decirlo, que nos enseña la etiqueta divina y 

que transforma nuestras disposiciones egocéntricas en la absoluta generosidad del 

Anfitrión Divino. Dios nos ha invitado al banquete de la vida y, aún más, al súper-banquete 

de la vida eterna, que es el alimento de la esencia divina – el alimento destinado a los 

participantes más maduros en la aventura de la vida humana. 

  



 
 
 

59 

8 

 

La Inhabitación Divina 

 

 

  



 
 
 

60 

 

 

…También estaré contigo;  

No te dejaré 

Ni te abandonaré 

 

Josué1: 5 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

El centro del alma es Dios, al cual cuando ella hubiere llegado según toda la capacidad de 

su ser y según la fuerza de su operación e inclinación, habrá llegado al último y más 

profundo centro suyo en Dios, que será cuando con todas sus fuerzas entienda, ame y 

goce a Dios. 

 

San Juan de la Cruz, Llama de Amor Viva, canción 1, verso 3, # 12 

  



 
 
 

61 

Padre Keating: Somos la imagen de Dios, y esto consiste en la gracia que se  nos 

comunica a través de la fe, el hecho de que Dios habita en nosotros y que la Trinidad vive 

en nosotros –conocido también como la Inhabitación Divina. En su discurso de despedida 

en la Última Cena, Jesús habla de la unidad de nuestra unión con Dios, y de la promesa del 

Padre y del Hijo de venir y hacer su morada permanente en  nuestro interior nosotros. El 

Evangelio de Juan afirma, una y otra vez, que Dios habita en nosotros como un Padre 

amoroso. 

La Inhabitación Divina es la fuente de profundos poderes sobrenaturales. Las tres virtudes 

teologales de fe, esperanza y caridad son parte del legado de gracia y fluyen 

orgánicamente de la Inhabitación Divina. Nuestro legado natural incluye un intelecto y una 

voluntad, así como los sentidos interiores y exteriores. El organismo sobrenatural se 

asemeja a estas capacidades fisiológicas y mentales y las conduce a una cierta integración 

con nuestras facultades sobrenaturales. 

Por lo tanto, la travesía espiritual no trata de obtener algo, sino de despertar a los dones 

que ya tenemos. Como resultado, nuestra respuesta principal al don de Dios es la gratitud 

y el consentimiento. No hablo de actividad en la manera de esfuerzo, sino de acción en el 

sentido de aceptar la bondad de la presencia de Dios y su hospitalidad ilimitada. Como 

escribe Pablo, "Qué tienes que no hayas recibido?” (1 Corintios 4: 7) 

Dra. Flowers: Pero puede haber una especie de circularidad aquí para algunas personas, 

que entenderían que es necesario tener fe para emprender la travesía para recibir la fe. 

Keating:  Mi punto es que ya tienes la imagen de Dios dentro de ti, con todas sus 

potencialidades. La falta de fe implica una actitud de rechazo. 

Flowers: Eso es interesante. De modo que existe un poderoso malentendido acerca del 

“camino de fe.” 

Keating: De hecho, todos estamos psicológicamente de cabeza y tenemos todo patas 

arriba. Nuestra tarea es virarnos al derecho. El término "fe" implica principalmente 

confianza en Dios. No es tanto una aceptación de proposiciones, como un compromiso de 

abandonarse a Dios. La fe consiste en entregarse totalmente a Dios.  

Flowers: ¿Y la esperanza? 

Keating: Hay un sentimiento llamado "esperanza" que es espontáneo. Es la reacción 

instintiva a un bien que se puede alcanzar, pero que aún no está presente. Pero la virtud 

teologal de la esperanza no es ese tipo de esperanza. No tiene que ver con el futuro en lo 

absoluto. Tampoco tiene que ver con el pasado. Es, más bien, la confianza y aceptación de 

la infinita misericordia de Dios ahora mismo, en el momento presente. La misericordia 

infinita no se basa en lo que hayamos hecho o dejado de hacer, sino que es simplemente 

parte de la pura gratuidad de la gracia, en la que Dios está dispuesto a olvidar todo 

nuestro comportamiento negativo del pasado y preferiría que nos encomendáramos por 

completo a él y no pensáramos en ello tampoco. De modo que es un movimiento hacia el 

momento presente. 



 
 
 

62 

Esta clase de esperanza no se basa en lo bueno o malo que hayas sido, sino en quién eres 

ahora. Si en este momento tu voluntad está entregada a Dios, estás ejerciendo la virtud 

infusa de la esperanza. “Y esta esperanza no nos defrauda, porque Dios ha derramado su 

amor en nuestro corazón por el Espíritu Santo que nos ha sido dado”. (Romanos 5: 5) 

La esperanza nos libera de todo el peso del pasado. No se basa en nada temporal o 

ilusorio, sino en la naturaleza misma de Dios, que es infinita misericordia, poder y bondad. 

Nuestras virtudes no significan nada y nuestros pecados ya no son obstáculos. Ahora 

estamos completamente con Dios en el momento presente, sea lo que Dios quiera que 

éste sea. El ejercicio habitual de la esperanza es una enorme liberación de la tendencia a 

castigarnos por faltas pasadas, reales o imaginarias, y de un incesante escarbar en las 

motivaciones de acciones pasadas que ya no se pueden recuperar. La esperanza nos invita 

a tomar la dirección de olvidarnos de nosotros mismos y entregarnos a Dios. 

La caridad es el crecimiento del amor desinteresado, que es la vida de la Trinidad. La 

corriente de caridad brota del Padre, se derrama en el Hijo y llega a su quintaesencia en la 

espiritualidad del Espíritu Santo. La corriente de caridad circula en la Trinidad 

constantemente, como una especie de río, algo que es más dinámico que un simple 

arroyo. Es un océano de amor en el que se nos invita a participar, y gradualmente se nos 

atrae a ese perenne movimiento circular de recibir, transmitir y devolver. Jesús expresa así 

su experiencia. "Salí del Padre y vine al mundo; ahora dejo de nuevo el mundo y vuelvo al 

Padre". (Juan 16: 28) 

Toda la creación ha surgido del Padre y permanece en el Padre como su Fuente. Dios se 

manifiesta en las formas más materiales y elementales de la creación. La evolución es el 

retorno de todo a la Fuente, trayendo consigo toda la creación, cada cosa según su 

capacidad o naturaleza, para que todo lo creado pueda descansar en el seno del Padre y 

participar de la naturaleza divina. 

La caridad implica asimilar las mismas disposiciones hacia la creación que están presentes 

en la Trinidad, principalmente el amor incondicional; la voluntad de perdonarlo todo; la 

libertad interior de cualquier forma de compulsión; el olvido de nosotros mismos y el 

desapego de la identificación excesiva con los pensamientos y los sentimientos de nuestro 

cuerpo. En resumen, reconocer la diferencia entre nuestra mente y nuestro verdadero yo. 

Estas virtudes teologales transforman gradualmente nuestro intelecto y voluntad en la 

mente y el corazón de Dios. 

Luego están los Frutos del Espíritu enumerados en Gálatas 5:22, que son términos 

específicos para los actos espontáneos del Espíritu que expresan las virtudes teologales 

tanto durante la oración como en el contacto práctico con la vida diaria. La caridad, la 

alegría y la paz son los tres primeros. La alegría no es tanto exuberancia, sino una 

sensación de bienestar y una actitud positiva ante la vida, a pesar de las dificultades, las 

tragedias y el dolor. 

La paz, en la definición clásica, es la tranquilidad del orden. Significa que no nos 

inclinamos compulsivamente a una u otra actitud ante las diversas cuestiones morales que 



 
 
 

63 

se presentan en la vida cotidiana. De ese modo, evita los extremos. Toda virtud tiene su 

contrario. La moderación es una manifestación de prudencia, equilibrio y estabilidad 

espiritual con respecto a las actividades de la vida cotidiana. 

La bondad consiste en percibir la presencia de Dios en todo, especialmente en la 

naturaleza y en las demás personas. Este don se destacaba en la Madre Teresa, cuya fe, 

perfeccionada por este Fruto, veía a Cristo en los pobres y desamparados que ella recogía 

en las calles de Calcuta. 

Flowers: Por eso ella nunca perdió su energía para hacer ese trabajo. Siempre estaba 

abrazando a su Amado. O sea, que el trabajo la alimentaba. 

Keating: Sin ese don, solo hubiese podido ver la fealdad y la repulsión y sentir el deseo de 

pasar de largo, característicos de una reacción meramente humana a la indigencia. 

Flowers: Si servimos así, lo hacemos por un sentido de obligación. Y luego, a veces, es una 

carga para el espíritu de la persona a la que servimos. 

Keating: Sí, puede convertirse en una forma de dominación. 

Flowers: Y una especie de obligación. Pero cuando la Madre Teresa sostenía a esos 

leprosos, era más parecido a una fiesta de amor. 

Keating: Porque lo que ella veía no era lo que normalmente vemos con los ojos corporales. 

Ella veía con el ojo interior de la fe, elevado a un mayor grado de penetración mediante 

este Fruto especial del Espíritu. Las cualidades que Dios  infunde en nuestros corazones 

gratuitamente conducen a la transformación. Con estos dones, estamos más que 

calificados para la transformación en Cristo. 

Sigamos describiendo estos Frutos del Espíritu --la fidelidad es la lealtad incansable a 

nuestros compromisos, pase lo que pase. La paciencia es una actitud de esperar por Dios, 

o por la resolución de los dilemas, los problemas y las dificultades por mucho que duren y 

por el tiempo que Dios quiera. La paciencia refuerza la virtud moral infusa de la fortaleza, 

que consiste en perseverar, por más difíciles que sean las circunstancias, en la búsqueda 

del bien que es difícil de obtener. Es una virtud especialmente importante para la 

perseverancia en nuestras relaciones y compromisos con la travesía espiritual. 

Los Frutos del Espíritu no son prepotentes. Pueden pasar inadvertidos para los demás, ya 

que no son impactantes o sensacionales. Intensifican gradualmente nuestra sensibilidad a 

la presencia de Dios, y a medida que se incrementa ese sentido de presencia general, los 

Frutos también aumentan. Durante todo ese tiempo, estamos absorbiendo la mente y el 

corazón de Cristo. En otras palabras, como células del Cuerpo de Cristo, estamos 

comenzando a expresar el ADN divino en nuestra ubicación particular en el Cuerpo. El 

organismo sobrenatural es la presencia y el ejercicio de la vida resucitada de Cristo en 

nosotros. Por lo tanto, de cierta forma, la mayor prueba de la resurrección de Cristo es su 

acción en nosotros, que se manifiesta a través de las virtudes infusas y los Frutos y Dones 

del Espíritu, así como de las Bienaventuranzas que brotan de ellos. 



 
 
 

64 

Flowers: Siempre me ha llamado la atención que la única promesa que Dios hace 

repetidamente en las Escrituras es que va a estar presente. No promete que no sufriremos. 

No promete que no tendremos hambre. Pero sí dice: "Estaré contigo". Esa es su única 

promesa, siempre. 

Keating: Sí, él nunca dijo que el camino espiritual iba a ser una alfombra mágica para 

alcanzar la felicidad. Su exhortación "Ven y sígueme" sugiere que no solo debemos 

seguirlo por los polvorientos caminos de Galilea, sino hasta la cruz. Pero no nos debemos 

quedar en su muerte, ni tampoco en su descenso a los infiernos. Seguir a Cristo es ir a 

todos los lugares espirituales o estados de conciencia que Él experimentó, y luego 

compartir su Resurrección y su Ascensión, que es su regreso al seno del Padre. Ése es el 

pleno desarrollo de la Resurrección. 

Como se atreve a decir San Pablo, todas las células del Cuerpo Místico ya estamos 

presentes con Cristo a la diestra del Padre. La cabeza del Cuerpo ya está allí, de modo que 

nosotros, poco a poco, vamos acercándonos a nuestra Fuente. La Ascensión es la máxima 

manifestación de la vida resucitada en nosotros. Es la capacidad de ver a Cristo activo y 

triunfante por encima del sufrimiento y la aparente destrucción de todo la bueno y del 

descenso del comportamiento humano a situaciones cada vez peores. En todo ello, la luz 

de la Resurrección y el poder de la Ascensión permanecen ocultos. 

Los Frutos del Espíritu, a pesar de que su profundidad conduce al pleno desarrollo de las 

virtudes teologales, son superados por los aún mayores siete Dones del Espíritu, 

enumerados en Isaías 11:2 y aplicados, en el Evangelio de San Mateo, a las 

Bienaventuranzas. . 

"Bienaventurado" significa algo así como "felicidades". Nos encontramos aquí con una total 

inversión del sistema de valores humanos y son totalmente contraculturales. Las 

Bienaventuranzas son la idea y la experiencia que Jesús tiene de la felicidad. Nadie ha sido 

jamás más pobre que él en el sentido de que renunció a los tesoros de la divinidad para 

encarnarse, y mucho más aún en su pasión y muerte. La esencia divina es el valor 

supremo, y eso es lo que él entregó. Para usar las palabras de Pablo, "no consideró ser 

igual a Dios como algo a lo que aferrarse" (Filipenses 2: 6). Jesús se refiere a esta 

disposición en la bienaventuranza: "Bienaventurados los puros de corazón, porque ellos 

verán a Dios" (Mateo 5: 8). Esta bienaventuranza se refiere a la humildad perfecta. 

El Fruto del Espíritu denominado "bondad" ve a Dios en todo. La Bienaventuranza de la 

pureza de corazón consiste en verlo todo en Dios. Ver a Dios en todo y a todo en Dios es 

no ver nada más que a Dios. Esto apunta al significado sublime y transformador de 

algunas frases de Pablo, tales como:  "Cristo es todo y está en todos"(Colosenses 3: 11). O 

"Dios será todo en todo" (1 Corintios 15: 28). 

 

 



 
 
 

65 

9 

 

Transformación Divina 

 

 

 
 

 

 

 



 
 
 

66 

El que bajó es el mismo que también subió a lo más alto del cielo para llenarlo todo. 

…hasta que todos lleguemos a estar unidos por la fe y el conocimiento del Hijo de Dios, y 

alcancemos la edad adulta, que corresponde a la plena madurez de Cristo. 

Ya no seremos como niños, que cambian fácilmente de parecer y son arrastrados por el 

viento…Más bien, profesando la verdad en el amor, debemos crecer en todo hacia Cristo, 

que es la cabeza del cuerpo.  

Y por Cristo el cuerpo entero se ajusta y se liga bien mediante la unión entre sí de todas 

sus partes; y cuando cada parte funciona bien, todo va creciendo y edificándose en amor. 

Efesios 4: 10, 13-16 

 

 

❖❖❖❖❖❖❖❖❖❖ 

 

 

Transformados en Dios, vivirán vida de Dios y no vida suya, aunque sí vida suya, porque la 

vida de Dios será vida suya. Y entonces dirán de veras: vivimos nosotros, y no nosotros, 

porque vive Dios en nosotros…Cuando este dibujo de transformación en esta vida se 

alcanza, es grande buena dicha… por eso le le dijo en los Cantares: “Ponme como señal 

en tu corazón, como señal sobre tu brazo.” El corazón significa aquí el alma, en que en 

esta vida está Dios como señal de dibujo de fe… 

 

San Juan de la Cruz, Cántico Espiritual, Canción 12, #8 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 
 

67 

Dra. Flowers: Jesús habla de la "habitación interior". Me gustaría saber qué pasa en esa 

habitación interior. 

Padre Keating: Si recuerdas, es en el contexto de la oración que Jesús habla de la 

habitación interior. Comienza diciendo: "Si quieres orar", lo que implica que si deseas una 

relación con Dios, o una relación más profunda de la que tienes ahora, esta fórmula puede 

serte útil. Esta fórmula es la base para la práctica de la Oración Centrante, que es una 

forma contemporánea de llevarla a cabo. 

En la habitación interior ocurren dos cosas. Una, es la afirmación de nuestra bondad 

fundamental. Dios afirma el hecho de que hemos sido creados a su imagen y semejanza. 

Lo hace mediante una variedad de experiencias afirmativas, como una sensación de paz, o 

de que todo está bien, o que Dios nos ama. 

Lo segundo es la purificación del inconsciente. Eso incluye la descarga del material 

emocional reprimido de la primera infancia, que necesita ser evacuado haciéndonos 

conscientes de ellos por primera vez y experimentando los sentimientos que habíamos 

reprimido. También incluye nuestra identificación excesiva inconsciente con nuestro grupo, 

bien sea la familia, el clan, la aldea, la tribu, el país, la ciudad-estado, la religión, el grupo 

étnico, el grupo de amistades, la pandilla y, hoy en día, la aldea global. 

Flowers. ¿Usted cree que es posible identificarse excesivamente con la aldea global? 

Keating: El falso yo es capaz de identificarse excesivamente con cualquier cosa. Para evitar 

que lo haga, la terapia divina nos invita a aceptar la purificación del inconsciente, de 

incluso la profundidad del inconsciente, que normalmente no puede ser alcanzada por un 

proceso reflexivo simple, sino que requiere la acción especial del amor divino. Ese amor 

profundo arroja una luz penetrante que revela, con el tiempo, lo que se oculta en nuestro 

inconsciente. El residuo del falso yo todavía está incrustado en el inconsciente, incluso 

después de que los efectos transformantes de los Frutos y los Dones del Espíritu han 

comenzado a aparecer. Es difícil decir si es posible corregir el falso yo por completo en 

esta vida. Por lo que puedo percibir, me parece que la acción divina sigue escudriñando y 

sanando durante toda la vida. 

Los programas emocionales para la felicidad están arraigados en quiénes creemos ser y en 

lo que queremos llegar a ser para ser felices. La purificación del inconsciente cura el 

orgullo, la agresividad y el egocentrismo del falso yo desde sus raíces. 

Uno de los siete Dones del Espíritu Santo, específicamente el don de ciencia, aborda todo 

el ámbito del apego a los programas emocionales de felicidad, al comunicarnos 

intuitivamente la convicción de que sólo Dios puede satisfacer nuestro deseo ilimitado de 

felicidad. La desaparición de las afirmaciones y consuelos que disfrutábamos en nuestra 

relación anterior con Dios es el remedio necesario para nuestro apego excesivo a esos 

programas emocionales y a los grupos con los que nos identificamos excesivamente. Es 

posible que interpretemos ese desarrollo como si fuese una pérdida de la amistad con 

Dios, lo cual puede llevarnos a un proceso de duelo. 



 
 
 

68 

No es suficiente practicar únicamente la Oración Centrante, incluso si se hace dos veces al 

día. Al mismo tiempo, es importante llevar a la vida diaria los efectos de la práctica. De ese 

modo hay un equilibrio de las actividades que ocurren en la habitación interior. No se 

debe descuidar ninguno de los dos aspectos de la Terapia Divina. La vida cotidiana desafía 

nuestras actitudes y activamente trae a la consciencia, por medio de lo que sucede, lo que 

pasivamente llega a nuestra consciencia en la purificación del inconsciente durante la 

Oración Centrante. La vida en comunidad puede traer a nuestra atención algunos aspectos 

del lado oscuro de nuestra personalidad que el silencio y la soledad, por sí solos, no 

serían capaces de hacer. 

Flowers: Eso suena como si las personas que encontramos difíciles también son útiles en 

nuestro camino, al confrontarnos con las cosas que necesitan ser purificadas a nivel 

personal e inconsciente. 

Keating: Sí, nuestros enemigos, o los que nos molestan, nos están diciendo algo acerca de 

nosotros mismos. No se trata necesariamente de que haya algo malo en ellos. 

Flowers: Perdónalos, porque no saben cuánto nos están ayudando. 

Keating: A menudo proyectamos en los demás lo que menos nos gusta de nosotros 

mismos. Por eso, confrontar nuestra vida de oración con la realidad de la vida cotidiana, 

con sus imprevistos y altibajos, es una parte muy importante del proceso de purificación y 

transformación y se le ha llamado "la disciplina del Espíritu Santo". 

Flowers: De modo que, incluso si quisieras, no es una buena idea, ni efectivo, permanecer 

en la habitación interior todo el tiempo. 

Keating: El fundador de la tradición benedictina, San Benito, legisló que a los recién 

llegados no se les debe permitir vivir como ermitaños, sino que deben someterse a la vida 

comunitaria durante muchos años antes de emprender la soledad del desierto, que tiene 

problemas específicos. Los Padres del Desierto del siglo cuarto, que experimentaron todas 

las formas de vida monástica, tanto en comunidad como en total soledad, descubrieron 

que el falso yo estaba tan igualmente activo en completa soledad como en la cotidianidad 

de la vida comunitaria. Las personas se enojaban tanto por tonterías en el desierto como 

cuando experimentaban las faltas de los hermanos en el cenobio, algunas de las cuales 

eran muy molestas e incluso insoportables. Los demás no suelen ser el problema, sino una 

invitación a investigar nuestras propias motivaciones y mentalidades. ¿Qué hay en mí que 

hace que esta persona o esta situación parezca tan inquietante? 

A medida que pasa el tiempo, el Terapeuta Divino extiende las paredes de la habitación 

interior a toda la vida, para que todo se convierta en parte del proceso de liberación y 

fortalecimiento. Habiendo enfrentado el lado oscuro de nuestra personalidad a través de la 

experiencia íntima del egocentrismo en todas sus formas, la acción divina tiende entonces 

a centrarse en la identificación excesiva con nuestros roles, pensamientos, sentimientos, 

cuerpos e incluso con nuestra propia identidad. Como dijo Jesús: "A menos que niegues 

hasta tu ser más íntimo, no puedes ser mi discípulo ." (Mateo 16: 24) 



 
 
 

69 

Todo sirve para laborar integralmente con la Terapia Divina que estamos recibiendo en la 

habitación interior, llevándonos al punto en que seamos capaces de descargar todo el 

material que teníamos reprimido y podamos pasar a la purificación del amor, dirigida a los 

apegos a los grupos a los que pertenecemos y que nos invita a trascender nuestra 

dependencia de ellos en la percepción de nuestra propia identidad. 

La oración en secreto es el olvido de uno mismo. Si surgen pensamientos de autorreflexión 

--"¿Cómo estoy?" o "¿Es ésta la oración de quietud?"-- sabemos que esto es simplemente 

el ego. Cualquier reflexión sobre uno mismo en la oración proviene del ego. A medida que 

se profundiza esa convicción, se vuelve más fácil decir adiós a los movimientos habituales 

del Falso Yo. 

La actitud generalizada y no posesiva hacia nosotros mismos es el despertar del Reino de 

Dios en nosotros, o la consciencia de Cristo. Entonces, la purificación del inconsciente y el 

desarrollo del Organismo Sobrenatural en la consciencia de Cristo coinciden y se produce 

la transformación. Cada proceso, a su manera, conduce a la manifestación de la verdadera 

humildad y el amor puro. Los dos procesos son probablemente el mismo, o al menos las 

dos caras de la misma moneda. Ahora no hay lugar a dónde ir, puesto que ya estás ahí. 

Pero no llegaste allí por tu cuenta. Estar allí sin llegar allí es el epítome del proceso de 

transformación. 

El Verdadero Yo es quien realmente somos como manifestaciones de Dios, pero es más o 

menos desconocido para nosotros, o enterrado en el inconsciente debido al desarrollo de 

nuestro falso yo. 

Más allá del Verdadero Yo está el Yo Máximo o el yo más profundo, que es Dios, o en 

terminología cristiana, Cristo en nosotros. Como dice San Pablo, "Vivo ahora, no yo, sino 

Cristo que vive en mí" (Gálatas 2: 20). El teólogo Raymond Panikkar agrega: "... vive en mí 

como mi ser más profundo". O sea, que casi podríamos traducir la frase de San Pablo en 

términos de Panikkar. Tal vez podríamos incluso decir: "Ya no vivo yo, sino que Cristo es 

quien soy". 

Eso no sería desconocido en la tradición cristiana. Como dijo Catalina de Génova en la 

Italia medieval: "No hay yo, sino Dios". Por otro lado, nunca podemos olvidar el hecho de 

que hemos sido creados y que tenemos un yo separado y una singularidad irrepetible. 

Para ser verdaderamente real, tengo que permitir que mi identidad cambie y sea puesta a 

disposición de la Voluntad Divina, para que mi voluntad espiritual esté totalmente en 

unión con la voluntad de Dios. San Juan de la Cruz enseñaba que el estado de 

transformación en Cristo es la transformación de nuestro intelecto y voluntad en el 

intelecto y la voluntad divinos. Entonces no hay movimiento en nosotros excepto bajo la 

influencia del Espíritu Santo y todas nuestras acciones surgen de una disposición 

permanente de entrega, silencio y receptividad que es la integración completa de la 

oración y la acción contemplativas. 



 
 
 

70 

El proceso de transformación, y como éste se percibe al culminar, es la asimilación de la 

mente de Cristo. El ejercicio de los Frutos y Dones del espíritu son síntomas del Verdadero 

Yo y revelan la imagen de Dios en nosotros. 

Si pudiéramos simplemente relajarnos y ser quiénes realmente somos --Cristo en nosotros, 

en definitiva-- entenderíamos lo que los Padres de la Iglesia querían decir con el término 

"deificación" o "transformación en Cristo". Se trata del plan divino para nosotros, como 

individuos y como familia humana. 

  



 
 
 

71 

Epílogo 

 

 

  



 
 
 

72 

La grandeza de la vida no vendrá en la forma de una glorificación de nuestros propios 

egos. Más bien, la meta es la glorificación de Dios, que se encuentra operando en nuestra 

debilidad humana. Una Inteligencia inmensa y ciertamente infinita está siempre obrando en 

nuestro interior y, a menudo, a pesar de nosotros. . 

Aunque Dios respeta nuestra libertad, Él encuentra formas de llevarnos a lo que quiere 

que hagamos, incluso, a veces, en contra de nuestra voluntad. 

Esta inmensa Inteligencia se revela como un amor práctico y abarcador, mucho más 

sustancial que las señales y prodigios. Nuestras expectativas de perfección moral, de 

consuelo espiritual y de experiencias extáticas se van desmoronando gradualmente... El 

corazón de la travesía espiritual ... consiste en la transformación de nuestras facultades, 

actitudes y motivaciones espirituales en la mente y el corazón de Cristo, y en la creciente 

convicción de la cercanía de Dios en todas nuestras actividades. 

Thomas Keating, Dios se Manifiesta 

En efecto, heartfulness es la transformación en Cristo. 

 

 

  



 
 
 

73 

Para Profundizar en los Temas de este Libro en Otras Obras de Thomas 

Keating 

 

Uno. La Búsqueda de la Felicidad 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación 1-3. En Mente Abierta, 

Corazón Abierto. 

• ‘La Descarga del Inconsciente’, Mente Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘Los Programas Emocionales para la Felicidad.’ ‘Los Cuatro Consentimientos,’ 

‘Bernie,’ en Invitación a Amar. 

• ‘La Psicología de la Oración Centrante,’ en Intimidad con Dios. 

• ‘Paso Ocho,’ en Terapia Divina y Adicción 

• La Condición Humana. 

• ¡Video # 12: Los Cuatro Consentimientos y Video #27: ¿Qué es la Terapia Divina? 

De la serie La Travesía Espiritual 

Dos. La Condición Humana 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación 6-7. En Mente Abierta, 

Corazón Abierto. 

• ‘El Falso Yo en Acción,’ ‘Las Emociones Aflictivas,’ ‘La Condición Humana,’ en 

Invitación a Amar. 

• ‘Paso Uno,’ ‘Paso Dos,’ ‘Paso Diez,’ en Terapia Divina y Adicción. 

• La Condición Humana. 

• Videos # 6-11: Modelos de la Condición Humana, en la serie La Travesía Espiritual. 

Tres. La Oración Centrante 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación 14, 26-31. En Mente 

Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘Introducción,’ ‘Dimensiones de la Oración Contemplativa,’ ‘Primeros pasos en la 

Oración Centrante,’ ‘La palabra sagrada como símbolo,’ Las Divagaciones de la 

Imaginación,’ ‘El Surgimiento de la Atención Espiritual,’ en Mente Abierta, Corazón 

Abierto.  

• ‘Actitudes hacia Dios,’ Intimidad con Dios. 

• ‘La Experiencia Psicológica de la Oración Centrante,’ en La Mejor Parte. 

• ‘Paso Once,’ Terapia Divina y Adicción. 

•  Vídeos 1-5. El Desarrollo de la Oración Centrante, de la serie La Travesía Espiritual. 

• DVD: Invitación de Dios. 

Cuatro. El Pecado. 



 
 
 

74 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación 4, 5, 9, 12, 15. En 

Mente Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘La Descarga del Inconsciente,’ Mente Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘Salvación,’ El Corazón del Mundo. 

• ‘Bailando con Dios,’ Dios se Manifiesta 

• Pasos 3, 5 y 9, Terapia Divina y Adicción. 

• La Condición Humana. 

Cinco. El Sufrimiento. 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación # 11 y 17. En Mente 

Abierta, Corazón Abierto. 

• Preguntas acerca del sufrimiento, La Mejor Parte 

• ‘‘Espiritualidad Cristiana,’ El Corazón del Mundo 

• ‘El Costo de la Actividad Redentora de Cristo,’ Dios se Manifiesta 

• ‘El Objetivo de la Crisis de Fe,’ Crisis de Fe, Crisis de Amor 

• Santa Teresa de Lisieux: Transformación en Cristo. 

• ‘La Expresión Última,’  Despertares 

• La Transformación del Sufrimiento. 

Seis. Redención 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación # 9 y 38. En Mente 

Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘Redención,’ en El Corazón del Mundo 

• ‘El Costo de la Actividad Redentora de Cristo,’ Dios se Manifiesta 

• ‘La Pasión,’ El Misterio de Cristo 

• ‘La Base Teológica de la Oración Centrante,’ Intimidad con Dios 

• ‘Pasos 5, 6 y 7,’ Terapia Divina y Adicción 

• La Transformación del Sufrimiento. 

Siete. El Amor y la Trinidad. 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación # 8, 9, 18, 21. En Mente 

Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘Hacia la Intimidad con Dios,’ Intimidad con Dios 

• ‘Sacrificio,’ El Corazón del Mundo 

• ‘La Unción del Cuerpo de Jesús,’ ‘Las Mujeres Visitan la Tumba,’ ‘María Magdalena 

se Encuentra con Cristo Resucitado,’ El Misterio de Cristo 

• ‘El Dios Oculto,’ ‘Domingo de Pasión,’ ‘La Vigilia Pascual,’ Despertares 

• ‘Luz de Luces,’ ‘El Cuerpo de Cristo,’ Nuevos Despertares 

Ocho. La Inhabitación Divina. 



 
 
 

75 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación # 1-3, 32, 37. En Mente 

Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘La Unión Transformante,’ ‘Las Primeras Cuatro Bienaventuranzas,’ ‘Las Cuatro 

Últimas Bienaventuranzas,’ Invitación a Amar 

• ‘La Inhabitación Divina,’ ‘Los Frutos del Espíritu,´ ‘Los Dones del Espíritu,’ Frutos y 

Dones del Espíritu Santo. 

• ‘Espiritualidad Cristiana,’ ‘Fe,’ El Corazón del Mundo 

• ‘La Sabiduría de la Paradoja,’ Nuevos Despertares 

• Video # 20: ‘Las Bienaventuranzas’ La Travesía Espiritual 

Nueve. Transformación Divina 

• Guías para la Vida Cristiana, Crecimiento y Transformación # 1-3, 35-36, 40-42. 

En Mente Abierta, Corazón Abierto. 

• ‘La Esencia de la Oración Contemplativa,’ ‘De la Contemplación a la Acción,’ 

‘Contemplación en Acción,’ ‘La Espiritualidad de la Vida Cotidiana,’ Invitación a 

Amar. 

• ‘El Don de Ciencia.’ Frutos y Dones del Espíritu Santo 

• ‘Humildad de Corazón,’ ‘La Gracia de la Ascensión,’ El Corazón del Mundo 

• ‘Estar Verdaderamente Presentes,’ ‘El Don de Consejo,’ ‘El Cuerpo de Cristo,’ 

‘Descansando en Dios,’ Nuevos Despertares 

• ‘Paso Doce’,  Terapia Divina y Adicción 

 

 

 


