THOMAS KEATING

INTIMIDAD CON DIOS



©oOoNo AN E

INDICE

Prologo

Los origenes de la oracién centrante

Actitudes hacia Dios

La base teoldgica de la oracién centrante

La tradicién contemplativa cristiana

El proceso de la Lectio Divina

Voluntad e intencion en la oracién centrante

El simbolo sagrado como un gesto de consentimiento

La sicologia de la oracion centrante

La experiencia de profundizacion de la oracion centrante

. La direccion espiritual de los contemplativos

. Una vision contemplativa para nuestro tiempo
. El rosario como oracién contemplativa

. La renovacion carismatica y la contemplacion
. Hacia la intimidad con Dios

Glosario

10
15
18
23
28
35
39
51
58
63
72
77
82
89



PROLOGO

Dios se hace presente a todo como el objetivo de una cdmara que lo ve todo tal como es. Sin
embargo, nosotros, por nuestra parte, podemos no hacernos presentes a Dios. Como los sujetos de
una fotografia ocasional, podemos no percibir que alguien ve un valor y una belleza maravillosos en
nosotros y nos hace una fotografia.

Somos convocados a la presencia de Dios por el hecho de nuestro nacimiento, pero nos
hacemos presentes a Dios s6lo por nuestro consentimiento. A medida que se desarrollan y desplie-
gan gradualmente nuestras facultades y capacidades de relacionarnos, crece la capacidad de entrar
en relacion con Dios y cada paso hacia una presencia mas profunda requiere un nuevo consenti-
miento. Cada nuevo despertar a Dios cambia nuestra relacion con nosotros mismos, con todos y con
todo lo demas. El crecimiento en la fe es crecimiento en la percepcion correcta de toda la realidad.

Al principio la luz de la fe se puede parecer a los rayos del sol que se filtran a través de una
ventana con un vidrio de color e iluminan los diferentes tonos y las complejidades delicadas del vi-
drio, con sus grietas y defectos. Asi, la luz de la fe se filtra a través de nuestras facultades humanas,
manifestando, junto con la evidencia de la fragilidad humana, la belleza y la bondad de nuestra per-
sonalidad.

Una intensidad superior de la fe se asemeja a los rayos del sol que entran a raudales por un
cristal transparente, una experiencia de la luz que es mucho méas poderosa. En ocasiones parece que
el cristal se transforma en luz. De modo semejante, la entrega a la luz de la fe conduce a una rela-
cién mas intima con Dios e incluso a un tipo de identificacion que hace méas profunda la experiencia
de la presencia divina, al darle un significado y una perspectiva completamente nuevos.

Hay aun otra posibilidad. Supongamos que el cristal se hace afiicos, dejando en su lugar un
gran hueco abierto. En ese momento la luz ya no seria una relacién sino una experiencia de unidad.
El amor divino, el fruto maduro de la fe, transforma gradualmente la percepcion de la realidad ordi-
naria en intuicion y la presencia divina en unidad.

La funcion de los que buscan ardientemente a Dios, ¢es detenerse en los momentos de vi-
sion o simplemente dejar que la realidad hable por si misma y, como el objetivo de una camara,
abrirnos a la luz?



1. LOS ORIGENES DE LA ORACION CENTRANTE

La oracion centrante es un método de oracién que procede de la tradicion cristiana, princi-
palmente de The Cloud of Unknowing (La nube del no saber), de un autor anénimo del siglo X1V, y
de san Juan de la Cruz. Nos lleva a la presencia de Dios y asi alienta las actitudes contemplativas de
escucha y receptividad. No es contemplacién en sentido estricto, vista siempre en la tradicién cato-
lica como puro don del Espiritu, sino mas bien una preparacion para la contemplacion por medio de
la reduccidn de los obstaculos causados por la hiperactividad de nuestras mentes y nuestras vidas.

Las raices histéricas de la oracion centrante se remontan a los afios que vivi en la Abadia de
San José en Spencer, Massachussets, donde fui abad de 1961 a 1981. Durante aquella primera ola
de renovacién de la vida religiosa después del concilio Vaticano Il se plantearon por primera vez
muchas cuestiones y la Santa Sede alent6 el didlogo entre las religiones. En Spencer algunos de no-
sotros entablamos relacién con grupos de otras tradiciones espirituales que residian en nuestra zona.
Invitamos a varios maestros espirituales de las religiones orientales, asi como también a algunos
te6logos catdlicos especialistas en eugenismo, a que nos visitaran y hablaran con nosotros. En aque-
llos afios vivia aun el padre Thomas Merton y continuaba escribiendo extensamente acerca de sus
investigaciones e intercambios en el dialogo interreligioso. Fue uno de los pioneros mas elocuentes
de la parte cristiana en el dialogo entre las religiones del mundo.

Con un espiritu semejante hospedamos a un maestro de zen que quiso visitar nuestro mo-
nasterio. Lo invitamos a hablar a la comunidad y més tarde a dar un sesshin (un retiro intensivo de
una semana). A partir de entonces, durante nueve afios dirigio sesshins una o dos veces cada afio en
una casa de retiro cercana. Durante aquellos afios tuve el privilegio de hacer varios sesshins con él.
Con ocasioén del primer sesshin que dirigié en nuestro monasterio, llevd el habito cisterciense y co-
mid con nosotros en el refectorio. Conservamos una foto de la celebracion de su septuagésimo
cumpleanios en la que aparece comiendo un pedazo de pastel, sentado en la postura del medio loto.

Estuvimos expuestos también a la tradicion hindu a través de la meditacion trascendental.
Paul Marechal, que habia sido monje de la Abadia de la Santa Cruz de Berryville, Virginia, filial del
monasterio de Spencer, se habia hecho maestro de meditacidn trascendental y se ofrecié para ins-
truirnos en la practica. En la comunidad muchos quisieron experimentarlo.

La exposicion a esas tradiciones, asi como las conversaciones con personas que visitaban
nuestro monasterio y se habian beneficiado previamente de ellas, suscitaron naturalmente muchas
cuestiones en mi mente mientras trataba de armonizar la sabiduria de Oriente con la tradicion con-
templativa del cristianismo que habia estudiado y tratado de practicar durante treinta afios.

La practica de meditacién basica de los monjes benedictinos y cistercienses es la lectio di-
vina, una manera de leer la Escritura con una atencion orante profundizadora que lleva a la contem-
placién. Con el paso de los afios cai en la cuenta de que la propia practica se habia tornado oscura
por causa de la plétora de materiales de lectura disponibles bajo el titulo general de lectio divina. La
préctica original se habia extendido, desde la lectura atenta de la Escritura o de los comentarios de
los primeros Padres de la Iglesia, hasta incluir lecturas espirituales en el sentido méas amplio de la
palabra. En el proceso se habia desplazado el acento de la profundizacion de la oracién personal al
estimulo intelectual. Mientras tanto, la propia oracion se habia vuelto tan rigidamente dicotomizada
— meditacidn discursiva, oracién afectiva, y la multiplicacion de aspiraciones devotas- que se habia
perdido la tendencia inherente de la lectio divina a dirigirse hacia la contemplacion. Se veia la con-
templacion como un don excepcional, no como el fruto normal de la lectio divina y la oracion cris-
tiana.



Era consciente de que el método de la lectio divina en muchos casos no cumplia la funcion
de llevar a las personas, ni siquiera a los monjes y las monjas que vivian en los monasterios, a los
estados contemplativos de oracion que describe santa Teresa en sus escritos: oracion infusa, oracion
de quietud, oracion de union y oracion de union plena. Todos ellos son experiencias profundas de la
presencia de Dios.

Entré en el monasterio para llegar a ser un contemplativo. Escogi la orden mas dura que pu-
de encontrar porque en aquel tiempo se pensaba que la austeridad de vida era un medio necesario
para alcanzar la contemplacidn. Los trapenses eran una buena opcion para ese proyecto. Tenian una
larga tradicion de ejercicios penitenciales que se remontaba a la reforma monastica de La Trappe en
el siglo XVII. La reforma estaba influida, al menos en parte, por el jansenismo, la vision realmente
negativa de la naturaleza humana y del cuerpo, condenada posteriormente por la Santa Sede. El si-
lencio era la regla del monasterio, de hecho, los novicios hablaban normalmente sélo con el abad y
con el maestro de novicios durante los primeros tres afios. Habia pocas oportunidades de conversa-
cién fuera de esas breves entrevistas. Durante aquellos primeros afios no tuve ni la mas remota idea
de la historia y aspiraciones de otros monjes. Ni siquiera conocia los nombres de sus 6rdenes.

¢Por qué los jovenes discipulos de los gurus orientales, los roshis zen y los maestros de me-
ditacion trascendental, que llegaron a la abadia en la década de los afios setenta para dialogar, tenian
experiencias espirituales significativas sin haber pasado por los ejercicios penitenciales que exigia
la orden trapense? Esos jévenes manifestaban un gran aprecio hacia los valores del silencio, la sole-
dad y la fidelidad a una practica de meditacion regular. Era sugerente encontrase con jovenes que
hacian veinte o treinta minutos de meditacion dos o tres veces al dia, a pesar de encontrarse en la
universidad o en la vida profesional, mientras que religiosos de vida activa, sacerdotes y monjes y
monjas contemplativos parecian tener dificultades para hacer media hora de oracién mental al dia.

También cai en la cuenta de la profunda hambre contemporanea de espiritualidad. En el
movimiento de nuevo despertar espiritual que, al parecer, puso en marcha el concilio Vaticano 11
miles de jovenes de todo el mundo se dirigieron a la India en busca de maestros espirituales. Algu-
nos permanecieron varios afios en condiciones fisicas terribles. Se adaptaron a la pobreza, al riesgo,
a la enfermedad y a la mala alimentacion a fin de satisfacer su hambre de un camino espiritual au-
téntico.

Mi reflexion era: “Bien, eso esta bien”. No criticaba la seriedad de la préctica del zen ni ne-
gaba que muchas personas se estuvieran beneficiando de él y también de otras précticas orientales.
Pero, ¢Por qué miles de jévenes iban a la India cada verano a encontrar alguna forma de espirituali-
dad cuando los monasterios de contemplativos, tanto de hombres como de mujeres, estaban llenos
junto a ellos en su pais? Esto suscitd la siguiente pregunta: ¢por qué no vienen a visitarnos? Algu-
nos lo hacian, pero muy pocos. Lo que me impresionaba con frecuencia en nuestras conversaciones
con los que venian a vernos era que nunca habian oido que existiera la espiritualidad cristiana. No
habian oido hablar acerca de ella en sus parroquias ni en sus escuelas catdlicas, si es que habian
acudido a alguna de ellas. Por consiguiente, no se les ocurrié buscar una forma cristiana de oracion
contemplativa ni visitar monasterios catolicos. Cuando se enteraron de que existian, se sorprendie-
ron, les impresiond y algunos sintieron curiosidad.

Nuestro monasterio de Spencer sirvié como mapa de ruta para algunos de los que vivian en
el area de Nueva Inglaterra. Les gustaba venir y charlar sobre sus practicas y experiencias. Muchos
estaban teniendo experiencias muy semejantes a los que la tradicion cristiana Ilama contemplacién.
Aun cuando yo habia estudiado en profundidad la tradicién cristiana y habia tratado de practicarla,
descubri que cuando hablaba sobre ella en las conferencia dirigidas a la comunidad monastica, mu-



chos de los monjes dejaban de prestar atencion. No querian oir hablar sobre contemplacién. Y lo
mismo les sucedia a los sacerdotes que hacian retiros en la hospederia. En el seminario habian sido
formados para pensar que la contemplacion era cosa de los claustros y no tenia relacién con lo que
ellos hacian. Si los sacerdotes seculares y los profesores de los seminarios cat6licos no sentian que
la contemplacidn era conveniente para ellos o para sus alumnos, naturalmente tampoco los laicos lo
sentian.

No sélo hubo una actitud negativa hacia la contemplacion hasta el afio 1975 aproximada-
mente, sino que la propia palabra “contemplacidon” se habia vuelto tan ambigua que la mentalidad
popular la identificaba con un estilo de vida mas que con una forma de oracion. El significado del
término se limitaba generalmente a un estilo de vida que exigia una cantidad enorme de renuncia
que posiblemente la persona media no podia afrontar, ya porque no se sentia atraida a ello, ya por-
que sus deberes en el mundo lo hacian imposible.

A mediados de la década de 1970, un buen dia planteé la siguiente cuestion en una confe-
rencia en nuestra comunidad monastica: ¢Podriamos formular la tradicién cristiana de forma que re-
sultara accesible a quienes desempefian un ministerio actualmente y a los jévenes formados en una
técnica oriental y que podrian sentirse motivados a retornar a sus raices cristianas si supieran que en
la tradicidn cristiana hay algo semejante?”. Yo, que habia dedicado mi vida a la basqueda de la tra-
dicion contemplativa cristiana y habia desarrollado un profundo aprecio hacia su inmenso valor, me
sentia afligido al ver como la desestimaban completamente quienes iban a buscar a Oriente lo que
podian encontrar en su propio pais con tal de que se les presentara adecuadamente.

Cuando plantée este desafio a la comunidad, el padre William Meninger se sintié motivado
a tomarlo en serio. Basandose en un clasico espiritual del siglo XIV, La nube del no saber, estable-
cié un método al que puso el nombre de “oracién de la nube” y comenz6 a ensefiarlo a los sacerdo-
tes en la casa de retiro. La respuesta fue tan positiva que decidié grabar sus conferencias en casetes,
de los que se han vendido mas de 15.000 copias. Para muchas personas han sido un punto de partida
para usar la forma simple de oracion recomendada por el autor de La nube del no saber, en la que
una sola palabra como, por ejemplo, “Dios” o0 “amor” expresa la “intencién desnuda dirigida hacia
Dios”.

Por aquel tiempo el Comité Religioso de Superiores Mayores masculinos de los Estados
Unidos pidi6 a nuestra comunidad que los ayudaramos en el tema de la oracién. A principios de los
afios setenta el intenso activismo social que habia dominado la década anterior habia perdido parte
de su fascinacién. Después del concilio Vaticano 1l muchos sacerdotes y religiosos se habian preci-
pitado a los guetos sin estar adecuadamente preparados para las cargas de semejante ministerio. Se
guemaron y en algunos casos terminaron haciendo a los demas un servicio menor que el que habri-
an hecho si hubieran continuado donde estaban. Con la mejor de las intenciones habian asumido
ministerios que requerian una profundidad de recursos interiores que sencillamente ellos no tenian.

Los superiores mayores de las drdenes religiosas estaban experimentando también los des-
garrones de los profundos trastornos en la vida religiosa después del concilio Vaticano Il. El comité
solicit6 la ayuda practica del padre Basil Pennington, otro monje de Spencer, bien conocido por la
Conferencia Religiosa masculina a causa de los encuentros sobre derecho canénico a los que habia
acudido. Nos preguntamos cémo y de qué manera podriamos presentar el método de oracion basado
en La nube del no saber, que el Padre William Meninger ensefiaba a los sacerdotes en la hospederia.

El padre Basil dio el primer retiro a un grupo de superiores provinciales, tanto masculinos
como femeninos, de varias congregaciones religiosas en una gran casa de retiro de Connectiut. Fue-



ron ellos quienes sugirieron el término “oracién centrante” para describir la practica. Es posible que
éste proviniera de su lectura de Thomas Merton, el cual lo habia usado es sus escritos.

En 1976 el padre Basil comenzé a ensefar la oracién centrante en la forma de cursillos in-
troductorios en la hospederia de Spencer, primero a sacerdotes y después a otras personas que qui-
sieron venir. Después de un par de afios nos dimos cuenta de que no podiamos alojar a todos los que
querian acudir y decidimos preparar un cursillo avanzado que, segin esperdbamos, capacitara a los
participantes para convertirse en maestros de este método a fin de que se pudiera ofrecer en otras
partes. El cursillo avanzado requeria una sesién de cuatro periodos de oracién de veinte minutos ca-
da uno con un paseo en silencio de cinco a diez minutos entre dichos periodos. Algunos miembros
de la comunidad, y algunos de los que nos visitaban en la hospederia, se quejaban de que resultaba
fantasmagorico ver a la gente pasear por la hospederia como “zombies”. Cuando dejé el cargo de
abad en el otofio de 1981, Spencer abandond los cursillos y volvi6 al anterior estilo no directivo de
retiros.

Cuando me trasladé al Monasterio de san Benito, nuestra fundacion en Snowmass, Colora-
do, no tenia intencion de ensefiar la oracion centrante. Pero en mayo de 1982, el coadjutor de Aspen
me pidi6 que hiciera una presentacion sobre la oracién una vez por semana durante cuatro semanas
consecutivas. En el boletin parroquial se hizo una breve mencidn del acontecimiento y, para sorpre-
sa nuestra, acudieron unas ochenta personas. Después de ello, di varios retiros en monasterios tra-
penses y benedictinos, en los que desarrollé gradualmente los materiales para la serie de videocase-
tes titulada “Camino espiritual”, filmada a finales de otofio de 1986.

En el verano de 1982 hice una visita a la Fundacion Lama en Nuevo México, una comuni-
dad ecuménica de buscadores espirituales. Casualmente Ram Dass se encontraba alli dirigiendo un
cursillo aquel verano y, por invitacion suya, di una charla al grupo. Al menos la mitad de los miem-
bros eran catélicos y un porcentaje significativo eran judios, el resto eran personas que pertenecian
a alguna confesidn religiosa y otras que no. Me impresionaron esas cifras y me pregunté: “;De don-
de vienen estos cat6licos?”. Muchos de ellos habian rechazado la religién de su juventud por causa
de la ensefianza legalista y excesivamente moralista que habian recibido en sus parroquias y escue-
las catolicas locales, en ese momento se sentian enriquecidos espiritualmente por sus experiencias
en el budismo y el hinduismo.

En Lama les complacié mi respeto hacia las religiones orientales, ya que muchos de ellos
no habian conocido previamente un sacerdote que mostrara empatia hacia su experiencia. También
a los catdlicos les parecié que yo comprendia los problemas con que se habian encontrado en su
primera formacién. Durante los dos primeros afios en mi nueva casa de Colorado, visité varias co-
munidades orientales, donde seguia encontrando los mismos porcentajes de catélicos. Con frecuen-
cia éstos se dirigian a mi como sacerdote para manifestar su amargura e indignacion, por lo que me
parecia que estaba cumpliendo la funcion de un basurero. En aquella época, claro estg, la Iglesia no
proyectaba una imagen de espiritualidad, al menos no de forma que las personas ordinarias pudieran
percibirla.

La Fundacion Lama me invit6 a ofrecer un programa en su Intensive Studies Center (Centro
de Estudios Intensivos) en agosto de 1983 y acepté. Durante un tiempo habia deseado preparar un
retiro contemplativo cristiano que fuera comparable a su sesshin zen, con una cantidad significativa
de tiempo dedicado a la meditacion en silencio, una experiencia que no se habia hecho previamente
en la tradicion cristiana, por lo que yo sabia. Es cierto que en los Ejercicios Espirituales de san Ig-
nacio se prescriben tres o cuatro horas de meditacion en un retiro cerrado de treinta dias, pero esto
esta altamente programando con relacion a los temas en los que se ha de reflexionar y a las compo-



siciones de lugar que se han de usar. Resultaria curioso observar que efecto tendrian en los cat6licos
ordinarios largos periodos de oracién no programada todos los dias durante dos semanas.

Result6 una experiencia que marcé un antes y un después. Elegi un retiro de dos semanas
porque pensé que necesitariamos dos semanas para hacer lo que en sesshin zen se hace en una se-
mana. Tampoco queria abrumar a los participantes, de modo que s6lo hicimos cinco horas de ora-
cién contemplativa cada dia. También presenté el material que mas tarde aparecid en la serie de vi-
deocasetes “Camino espiritual”, con una introduccion a la lectio divina y, por supuesto, instruccio-
nes para la practica de la oracion centrante. Durante todo el dia se guardaba el silencio y por las tar-
des habia un tiempo para el dialogo.

Este retiro tuvo lugar bajo condiciones muy precarias. La impresion producida por el hecho
de no tener agua caliente ni servicios dentro de la casa, ni luz eléctrica, ni teléfono, excepto uno si-
tuado a mas de medio kilémetro, sacé a los doce participantes de sus rutinas habituales, cuando me-
nos, y los unié estrechamente. La mitad de los participantes de aquel primer retiro en Lama son
ahora pilares de la red Alcance Contemplativo. Entre ellos se encuentran Gail Fitzpatrick-Hopler, el
padre Carl Arico, el padre Hill Sheehan y Mary Mrozowski, que después, con David Frenette, fun-
dé Chrysalis House, una comunidad de vida contemplativa de laicos en Warwick, Nueva York. Pat
Jonson y Mary Ann Matheson eran miembros de la comunidad Lama en aquella época y atendian
los cursillos intensivos (Intensive Worshops) mensuales en el monasterio de Snowmass. La expe-
riencia de Lama me llevd al convencimiento de que la tradicién contemplativa cristiana estaba bien
viva y era posible transmitirla en un cursillo con efectos radicales para la fundamentacion de una
practica contemplativa personal.

En noviembre de 1983, Gus Reiniger, que se encontraba en un retiro de San Benito me su-
girio la idea de formar una organizacion que ensefiara la oracion centrante en las parroquias. A mo-
do de experimento acepté dirigir un cursillo parroquial que Gus y su mujer Gale organizaron para el
mes de diciembre de 1983 en la iglesia de San Ignacio de Loyola en la ciudad de Nueva York. En la
primavera y en el verano siguientes tuvieron lugar otros cursillos dirigidos por mi, por el padre Ba-
sil Pennington y por el padre Carl Arico. Mas de 175 feligreses acudieron a estos cursillos y, gracias
a esta respuesta calurosa y al apoyo del parroco, el difunto Victor Yanitelli, s.j. verifico nuestra in-
tuicion de que la oracion centrante tenia un lugar en la vida parroquial.

Entretanto, Ed Bendar, que trabajaba en el centro Thomas Merton de la Universidad de Co-
lumbia bajo la direccion del capellan de Columbia, el reverendo Paul Dintel, me expresé su interés
por formar una red de contemplativos. Esto parecia un buen complemento al experimento que se es-
taba desarrollando en San Ignacio. Ed y Gus tuvieron encuentros preparatorios con varias autorida-
des religiosas del area metropolitana de Nueva York; el padre David Toolan, s.j., el padre James
Lopresti, s.j. el hermano David Steindl-Rast, 0.s.b., el padre Daniel Berrigan, s.j. el padre Paul Din-
tel, el padre Carl Arico y otros. El entusiasmo compartido que generaron estos encuentros dio como
resultado una organizacién a la que bautizamos con el nombre de Alcance Contemplativo. Nuestros
objetivos, ambiciosos en aquella época, eran ofrecer la oracion centrante en contextos parroquiales
y diocesanos, formar animadores y maestros, y preparar materiales. Gracias al apoyo del cardenal
John O"Connor y del obispo Joseph O"Keefe, fuimos capaces de conseguir dos subvenciones para
fundar un programa piloto para la archidiocesis de Nueva York. La primera actividad de oracién
centrante de Alcance Contemplativo fue un cursillo en la iglesia de la Santisima Trinidad, al que
acudieron mas de 350 personas y del que surgieron cursillos posteriores y grupos de apoyo en otras
parroquias. Amén de este esfuerzo, coordinamos grupos de apoyo ya existentes, fundados por Mary
Mrozowski, en Nueva Jersey y Long Island. Alcance Contemplativo estaba en marcha.



Un pequefio grupo, que era un consejo de Alcance Contemplativo, comenzé a reunirse re-
gularmente en el centro Thomas Merton a fin de coordinar las diferentes actividades de apoyo,
adoptar una declaracion de mision y preparar un curso para el futuro. Primero Ed Vendar y después
Mary Mrozowski desempefiaron el cargo de directores ejecutivos a tiempo parcial. Gail Fitzpatrick-
Hopler fue nuestro primer director ejecutivo a tiempo completo.

En la declaracion de vision original de Alcance Contemplativo nos identificabamos como
“una red de comunidades de fe dedicadas al proceso y a la transmisién de la transformacion cristia-
na”. Al servicio de esa visién y de los miles de personas que se dedican a la contemplacion cristia-
na. Alcance Contemplativo patrocina actualmente cursillos y retiros que alientan la formacién ex-
tensa en el camino cristiano y la experiencia de la oracion centrante. Ademas de los retiros intensi-
vos de diez dias, se han desarrollado retiros para las personas avanzadas y retiros postintensivos a
fin de profundizar el proceso.

Varias veces al afio tiene lugar una formacion para el Servicio de Cursillos de Alcance Con-
templativo cuyo objetivo es servir de preparacion para el estudio intensivo de los elementos esen-
ciales de la oracién centrante y el camino cristiano. Los cursillos sobre Temas Contemplativos pro-
porcionan oportunidades para analizar cuestiones gue surgen a medida que se desarrolla la expe-
riencia que la gente tiene del camino. Nuestra declaracion de visidn concluye con la siguiente afir-
macion: “Es Cristo quien nos capacita para vivir la dimension contemplativa del Evangelio en la vi-
da cotidiana”. Es esta afirmacion la que nos ha permitido llegar hasta donde nos encontramos y es el
lugar desde donde surgira todo crecimiento nuevo.



10

2. ACTITUDES HACIA DIOS

El camino espiritual cristiano se basa en una confianza cada vez mas profunda en Dios. Es
la confianza lo que nos permite en primer lugar dar el salto inicial en el vacio, encontrar a Dios en
niveles méas profundos de nosotros mismos. Y es la confianza la que guia la nueva configuracion in-
tima de nuestro ser, la transformacién de nuestro dolor, nuestras heridas y nuestra motivacién in-
consciente en la persona que Dios quiere que seamos.

Debido a que la confianza es tan importante, nuestro camino espiritual puede quedar blo-
queado si llevamos actitudes negativas hacia Dios desde los primeros afios de vida. Si tenemos mie-
do de Dios o lo vemos como un padre putativo furioso, un policia inclinado a la sospecha o un juez
implacable, serd dificil suscitar entusiasmo y ni siquiera interés, por el camino.

Estas imagenes de Dios implantadas en nosotros en gran medida como resultado de la pri-
mera formacion religiosa, son de hecho una herencia de las generaciones pasadas y un conjunto
omnipresente de actitudes religiosas que representan una distorsion —en algunos casos una distor-
sion de 180 grados — de los valores biblicos y evangélicos. Esto es cierto tanto en el caso de los pro-
testantes como en el de los catélicos, aunque su impronta se ha sentido particularmente viva en la
iglesia catélica.

Antes del concilio Vaticano Il (1962-1966), en las clases de catequesis y en la instruccién
religiosa se transmitia un conjunto de actitudes sobre Dios etiquetado como “modelo occidental de
espiritualidad”. El padre Richard Hauser, s.j. profesor de la Universidad de Creigton, utiliza este
término en su libro In His Spirit. Habria que poner “espiritualidad” entre comillas porque la com-
prension de Dios que se transmitia no representaba fielmente la ensefianza de la Escritura; mas bien
ponia de manifiesto una gran influencia de la Ilustracion del siglo XVl con sus procesos de pen-
samiento dominado por el dualismo filoséfico de René Descartes y su cosmovision configurada por
la fisica de Newton, con la gran imagen de Dios “ahi fuera” dirigiendo un universo mecéanico desde
una distancia majestuosa. Segun el Padre Hauser, lo principal era un sentido rigidamente dualistico
del “yo fuera de Dios” y “Dios fuera del yo”. Se podria caracterizar este dualismo por la conviccion
de que aqui abajo en la tierra, nosotros, completamente separados de Dios, buscamos, sufrimos y
luchamos, mientras que desde un cielo distante Dios vigila y juzga.

Segln el Padre Hauser, muchos estudiantes colegas continuaron reflejando estas disposi-
ciones incluso después del Concilio Vaticano I1. Estas suelen ser actitudes inconscientes, pero man-
tenidas fuertemente, que surgen espontdneamente mientras no hayan sido valoradas y puestas al dia
por un juicio maduro. Es posible reconocer algunas de ellas si recordamos nuestra primera instruc-
cién religiosa.

La primera actitud que brota espontdneamente del modelo occidental de espiritualidad es
que los actos exteriores son mas importantes que los interiores. EI término “actos exteriores” se re-
fiere a los rituales o al ejercicio de buenas obras como, por ejemplo, ayunos, limosnas y penitencias
corporales. El término “actos interiores” se refiere a los motivos de los que surgen dichos actos. Los
primeros pueden provenir del orgullo y del egocentrismo tan facilmente como del amor a Dios y del
respeto a los otros. La ensefianza de Jesus en los Evangelios es clara: “Limpia primeo la copa por
dentro y después preocupate de limpiar el exterior”.

La segunda actitud que brota del modelo occidental de espiritualidad es que el yo inicia las
buenas obras y Dios recompensa por ellas. Cuando se formula teolégicamente, esta creencia se
asemeja a la herejia pelagiana. Trae a la mente la imagen de la lucha en el anfiteatro para aplacar a
Dios por los pecados personales o para ganar el favor de Dios, mientras Dios se sienta pasivamente



11

en las gradas observando el combate. Si ganamos, levanta el pulgar; si perdemos, lo baja. El Evan-
gelio, por el contrario, ensefia que Dios inicia todas las buenas obras a través de la inspiracién del
Espiritu que habita en nosotros, mientras que nosotros escuchamos atentamente y ponemos por obra
lo que el Espiritu sugiere.

La tercera actitud que brota del modelo occidental de espiritualidad es un interés omnipre-
sente por ir al cielo mas que por ejercitar el amor a Dios y al préjimo aqui y ahora, en el que tanto
insiste la predicacion de JesUs. Este interés expresa en ocasiones el interés por acumular méritos en
esta vida a fin de pedir a Dios, por asi decirlo, que nos recompense en la otra. El resultado de una
caricatura del “buen” caballero cat6lico anterior al concilio Vaticano Il tal como lo percibe el mode-
lo occidental. Va a misa todos los domingos. Nunca como carne los viernes, contribuye generosa-
mente en la colecta todos los domingos. Se confiesa y comulga una vez al afio y espera que a la
hora de su muerte haya un sacerdote que le administre la extremauncion a fin de que pueda al me-
nos ir al purgatorio y, después de un breve arresto, acortado con misas ofrecidas por el reposo de su
alma, suba a los cielos para ser ampliamente recompensado por su vida catélica ejemplar. Pudiera
ser que a este hombre no se le hubiera ocurrido nunca que podria ser pecado exasperar 0 dominar a
su mujer, gritar a sus hijos, no pagar justamente a sus criados y empleados o hacer caso omiso de
los pobres de su calle o de su parroquia. En suma, profesa los dogmas y observa los ritos externos
de la religidn catolica, pero no practica el Evangelio. EI Evangelio es una ida que hay que vivir, no
un conjunto de observancias.

Esta caricatura no es inverosimil. Antes del concilio Vaticano Il habia un clima que favore-
cia la negociacion con Dios, por asi decirlo, a fin de evitar el infierno o acortar el purgatorio. Se
exageraban desproporcionadamente los denominados actos meritorios, una actitud acompafiada por
un menosprecio ingenuo de los que la Escritura afirma claramente respecto del bien que somos ca-
paces de hacer en nosotros y por nosotros mismos. Por ejemplo, el Evangelio nos urge a amar a
Dios aqui y ahora y amar al prdjimo con el mismo amor incondicional con que Jesus nos ha amado.
La preocupacion excesiva por las recompensas o los castigos futuros solia desviar la atencion de los
cristianos de su deber primario de manifestar aqui y ahora al préjimo el amor de Cristo. Ese énfasis
en la recompensa futura llevo al pueblo cristiano a subestimar el deber de la accién social, una res-
ponsabilidad que en los Gltimos siglos se dejé en gran medida a las 6rdenes religiosas.

La naturaleza humana prefiere ofrecer sacrificios sustitutivos para aplacar a Dios antes que
ofrecer el sacrificio que, como Dios afirma claramente en la Escritura, es el Unico aceptable, a sa-
ber, el don de nosotros mismos. La razén fundamental de gran parte de la practica religiosa exterior
esta en el terror de un dios que condena al infierno y en la necesidad de aplacarlo. Esta es la actitud
de la conciencia tifonica, el nivel de conciencia propio de los pueblos primitivos y de los nifios de
dos a cuatro afios. Hay una cierta aproximacién magica en este estilo de observancia: “Si voy a misa
todos los domingos y me confieso por mis pecados, aun cuando nunca cambie el sistema de valores
que los provoca, todo ird bien”.

El modelo biblico de espiritualidad redescubierto por los estudiosos cristianos y ratificado
con insistencia por los documentos del Concilio Vaticano II, permitié a la Iglesia reconocer, captar
de nuevo y comenzar a renovar la ensefianza y los valores cristianos a partir de la fuente pura de la
Escritura. Se puede decir que, gracias al estudio exegético del significado original de las palabras y
del contexto cultural en que se escribieron los libros biblicos, probablemente tenemos en nuestro
tiempo una comprensién mejor de la verdadera intencion de los autores biblicos que todas las gene-
raciones posteriores a la muerte de los apdéstoles.

El modelo biblico representa un giro de 180 grados con respecto al modelo occidental. La
Escritura ensefia que la motivacion interior es mas importante que los actos externos. Como dijo Je-



12

sus a los fariseos: “El sdbado fue hecho para el hombre y no el hombre para el sdbado”. Los fariseos
de su tiempo seguian tradiciones establecidas por seres humanos, no la ley de Moisés y la tradicion
inspirada por los profetas.

Tradicion no es lo mismo que tradiciones. La tradicion cristiana es la experiencia viva del
Evangelio. Su préactica destruye el sistema del falso yo, con sus valores falsos y sus exigencias ex-
cesivas basadas en un sentido deformado de quiénes somos y de nuestra necesidad consiguiente de
compensar. La tradicion se vive. La persona la expresa en su vida y en sus reacciones ante la vida
€cOmo una respuesta genuina a Jesucristo. Las tradiciones son interpretaciones humanas y con fre-
cuencia son exaltadas por encima del amor a Dios y al préjimo. Jesis condend esas actitudes. Dijo a
los fariseos: “Echais cargas pesadas a las espaldas de la gente, y ni con el dedo queréis moverlas.
No entrdis en el reino ni dejais que otros entren”. Los fariseos eran buenos moralistas y podian
hacer buenas distinciones, pero los motivos de su observancia religiosa, al menos segln los cuatro
evangelistas, estaban sobrecargados de vanidad y orgullo. Hacian todo lo posible por captar la aten-
cidén, hasta el extremo de tocar la trompeta para anunciar que daban limosna. Jesds denunci6 la
hipocresia de los fariseos al mismo tiempo que mostr6 una profunda compasion hacia las prostitutas
y los recaudadores de impuestos, que eran los mayores estafadores de aquel tiempo.

No es el modelo occidental del “yo fuera de Dios” el que inicia la obra verdaderamente ins-
piradas por Dios, sino el “yo en Dios” y “Dios en el yo”. En el modelo biblico de espiritualidad el
Espiritu habita en nosotros como la fuente dinamica de inspiracién para todas nuestras buenas
obras, y nosotros consentimos. EI Nuevo Testamento pone el acento en escuchar y responder al Es-
piritu mas que en iniciar proyectos que se espera que Dios secunde, aun cuando Dios tenga poco o
nada que ver con ellos.

Una vez que el punto de partida en la vida espiritual se separ6 de la fe en la inhabitacion di-
vina, la gente comenz6 a concebir a Dios como realidad “ahi fuera”. Si Dios estd “ahi fuera”, espe-
cialmente en algun cielo distante, ;cdmo se podra subir hasta Dios? Si caemos de bruces después de
subir unos pocos peldafios, como sucede normalmente, podriamos concluir; “Me parece que esto no
es para mi. Parece que Dios y yo no congeniamos”. Es imposible pasar por las pruebas de la vida
espiritual si pensamos que Dios estd a un millén de kilémetros y que nosotros tenemos que subir
hasta él o tenemos que hacernos dignos de él.

El modelo biblico de espiritualidad pone el acento en el desarrollo de la unién con Dios
aqui y ahora y en el trabajo al servicio de los necesitados. Para hacer justicia al modelo occidental,
tenemos que decir que habia un cierto reconocimiento abstracto de la importancia del Espiritu San-
to, pero estaba oculto en la instruccion catequética ordinaria. En mi juventud se solia llamar al Espi-
ritu Santo “el huésped olvidado”. Es como si uno olvidara a la persona con la que ha estado casado
durante cincuenta afios y, el dia que la familia celebra las bodas de oro, se preguntara qué hace en
Su casa esa persona extrafia.

Este olvido de la presencia y la accién del espiritu Santo en nuestra vida no facilité el cami-
no espiritual. Los cristianos se sentian inclinados a concluir: “Dejaré el camino a los monjes y las
monjas de vida contemplativa”. Y el corolario era; “Les escribiré una carta y les pediré que recen
por mi”. Entonces podriamos sentirnos libres para dedicarnos a nuestros asuntos con tal de profesar
el credo y cumplir las obligaciones rituales exigidas. Estdbamos mal informados. Un cristiano bue-
no y fiel es el que vive el Evangelio en la vida cotidiana, no el que solo lee acerca de él o trata de

manipular a Dios para que satisfaga sus necesidades particulares.

En el modelo occidental de espiritualidad se transmitia con frecuencia la idea de que Dios
nos recompensara siempre en nuestra vida por nuestras buenas obras. Esta asombrosa muestra de



13

ignorancia o de falsa interpretacion del Evangelio justifica la creencia de algunos cristianos de que,
como recompensa de su fe en Jesucristo, seran pudientes y nunca tendran que preocuparse por nada,
gue todas sus empresas seran bendecidas con el éxito con la tierra y que en su camino nunca tendran
que enfrentarse a ninguna prueba. ¢Qué libro de la Escritura sirve de base a una creencia de este ti-
po? Esta idea popular afirma que si realizamos buenas obras como, por ejemplo, dar limosna, Dios
nos recompensara aqui y ahora, y también en el cielo. Poseeremos una bonita casa, disfrutaremos de
un gran éxito profesional o en los negocios y realizaremos maravillas en nuestro ministerio. EI mo-
delo biblico no ofrece promesas de este tipo. De hecho, las bienaventuranzas que expresan el ideal
de la felicidad tal como Jesus lo presentd, ensefian que los mas felices son los mas perseguidos por
causa de la justicia. La recompensa del ciento por uno prometida por Jesus a los que renuncian a to-
do por su causa no se halla en el nivel del éxito material. La figura principal de los salmos es clara-
mente la persona que sufre afliccion por causa de Dios. Los necesitados, los pobres, los oprimidos,
los afligidos, constituyen el interés constante del salmista, que los presenta como una nifia de los
ojos de Dios. Los salmos y los escritos de los profetas de Israel revelan el interés divino por el bien-
estar, la proteccion y la liberacién de los que sufren cualquier afliccién por causa de Dios.

La cuarta disposicién que el modelo biblico de espiritualidad presenta es la necesidad de
cultivar el amor de Dios aqui y ahora mas que el trabajar por una recompensa futura o por amonto-
nar garantias celestiales. Todo el sindrome de la recompensa y el castigo es una disposicién hacia
Dios que brota de una actitud que es normal en los nifios, pero que se deberia transformar en una ac-
titud mas madura en los adultos, si su educacion religiosa fuera verdaderamente adecuada. La mejor
forma de impartir una verdadera educacion religiosa es transmitir a los alumnos un método personal
de oracién y la practica de la virtud que les permita comprender la dimensién contemplativa del
Evangelio, que consiste en ser guiados por las inspiraciones del espiritu Santo tanto en la oracién
como en la accién.

En lugar de preocuparnos de las garantias para la vida futura, tenemos que confiar en Dios y
creer que si hacemos lo que podemos por amor y servir a Dios y al projimo en esta vida. Dios se
preocupara del futuro. ¢Por qué desear un futuro que Dios no quiere para nosotros? Tenemos que
buscar cada vez mas en el momento presente, que es de hecho el Gnico lugar en el que se puede en-
contrar a Dios. Puesto que Dios es eterno, hay que buscarlo en el presente, no en el futuro. Un mé-
todo adecuado se tendria que concentrar en el trabajo que podemos hacer ahora para desarrollar ac-
titudes cristianas maduras, especialmente una relacion con la Realidad Gltima a la que Jesus Ilama
Abba (Padre). EI Abba esta apasionadamente interesado por todas las criaturas, especialmente por
los seres humanos, Ilamados a manifestar la bondad de Dios mas que cualquier otro aspecto de la
creacion. Dios es parte de la aventura humana. A través de la encarnacion, Dios muestra su identifi-
cacion con la condicién humana tal como es. Es preciso que nuestra actitud hacia Dios esté gober-
nada por esa revelacién y no por alguna filosofia o por algin descubrimiento cientifico que podrian
cambiar en la proxima generacion.

El Concilio Vaticano Il ha liberado finalmente a esta generacion de la ensefianza destructiva
llamada jansenismo, una distorsién del Evangelio y una de las herejias que se introdujo en los semi-
narios y en la corriente principal de la ensefianza cat6lica. El jansenismo ensefiaba que el cuerpo es-
t4 totalmente corrompido y que la salvacion realizada por Jesucristo no fue universal. El simbolo de
esta Gltima doctrina es el crucifijo con los brazos de Jesis levantados directamente sobre su cabeza
para indicar que no abrazd a todo el mundo, sino a unos pocos escogidos. Esta vision negativa de la
naturaleza humana como desesperadamente corrompida llevé a la practica de penitencias extremas.
La doctrina ejercié gran influencia en Francia y se extendid por toda Europa gracias a los émigrées
gue huian de la Revolucion Francesa. Se infiltrd en los seminarios irlandeses y posteriormente llegd
a América a través de los sacerdotes emigrantes. Esta omnipresente actitud de desconfianza hacia la
naturaleza humana, junto con un miedo patoldgico a Dios, domind gran parte de las instituciones



14

educativas catolicas anteriores al Concilio Vaticano Il, mucho después de que el jansenismo fuera
condenado por las autoridades eclesiasticas.

Las actitudes del modelo occidental del “yo fuera de Dios” tendian a producir caricaturas de
Dios. Es posible que en la infancia hayamos recibido de los padres o de los maestros estas actitudes
erroneas hacia Dios. La instruccion religiosa bienintencionada pero mal concebida puede hacer que
Dios parezca un tirano que exige una obediencia puntual a su voluntad, aun cuando sea arbitraria.
Por los mitos y los cuentos de hadas, los nifios saben que hay tiranos. Un nifio que ve a Dios como
un tirano no querra acercarse nunca a él, a no ser que se vea obligado a ello.

Otra actitud que se puede comunicar a un nifio es la de que Dios es un juez implacable cuyo
martillo estd siempre levantado para dar el veredicto de culpabilidad. También aqui se presenta a
Dios con rasgos de miedo e incluso de horror. Una tercera actitud es la del policia que siempre esta
acusandonos, siempre vigilante para pillarnos en cuanto cometamos la mas minima falta. Siempre
que ese nifio piense en Dios emitira el juicio emocional que dice: “Este Dios, digan lo que digan so-
bre él en la iglesia, es peligroso. Es un tirano, un policia que siempre me estd acusando, y un juez
siempre dispuesto a condenarme a las llamas del infierno”.

Estas actitudes persisten. Es posible que ni siquiera la formacion teoldgica afecte a las emo-
ciones que han grabado el programa de los primeros afios de vida y condicionan decisivamente la
capacidad personal para escuchar la ensefianza del Evangelio. Este sistema de creencias es como
llevar una cadena alrededor de los pies. Dios tiene que hacer unos esfuerzos increibles para disipar
estas ideas insanas, que se podrian evitar si se alentara a los nifios a desarrollar una relacién de con-
fianza hacia Dios que los padres y los maestros, con su bondad y su cuidado, tendrian que modelar
y cultivar. La vocacién de los padres consiste en manifestar en la vida diaria la forma de amor que
Dios tiene a sus hijos. Esta es seguramente una de las gracias principales del sacramento del matri-
monio.

Hay un “temor de Dios” genuino, pero esta destinado a alertar a las personas con disposi-
ciones crueles o maliciosas a fin de que caigan en la cuenta de que habra un ajuste de cuentas por la
violencia, la opresion y todo género de malicia premeditada. Pero una vez que uno se ha convertido
a Dios y ha comenzado el camino espiritual, el temor es indtil, mientras que la fe se extiende en una
confianza sin limites en Dios que es vivificadora. En realidad, “temor de Dios” es un termino técni-
co del Antiguo Testamento que significa: “la correcta relacién con Dios”. No se refiere a la emo-
cién del miedo, que automaticamente suscita reacciones corporales de combate o de huida. La emo-
cién del miedo tiende por naturaleza a mantener a la persona tan alejada de Dios como sea posible.
La confianza crece gracias a los esfuerzos realizados a fin de servir a Dios por amor y profundizar
la relacién. Esto no se puede realizar si tenemos miedo de Dios.

Es muy dificil comenzar bien el camino espiritual si llevamos un peso de actitudes negati-
vas no examinadas y no cuestionadas hacia Dios. Con frecuencia algunas circunstancias y tentacio-
nes de regresar a niveles anteriores de relacion que eran infantiles e indignos de Dios importunan
nuestras actitudes bésicas hacia Dios. Con facilidad hacemos juicios sobre Dios que en realidad son
proyecciones de nuestros niveles infantiles de conciencia. También proyectamos en Dios los mode-
los de autoridad que vemos en trono a nosotros. Si hemos tenido un padre dominante y autoritario,
entonces es facil que veamos a Dios como dominante y autoritario. Si estas influencias fueron
horrendas, entonces se hace mas dificil posteriormente en la vida relacionarse con Dios como Dios.
Reconocer las actitudes infantiles hacia Dios y ponerlas a un lado nos permitird evaluar de nuevo
nuestra relacion con Dios y considerar la posibilidad de entablar amistad con él.



15

3. LA BASE TEOLOGICA DE LA ORACION CENTRANTE

¢De donde procede la oracién centrante? Su fuente es la Trinidad que habita en nosotros. Su
raiz es la vida de Dios en nosotros. Creo que no reflexionamos suficientemente sobre esta verdad.
Con el bautismo viene a nosotros toda la presencia no creada de la Santisima Trinidad: Padre, Hijo
y Espiritu Santo. Participamos como seres humanos en la vida de Dios, simplemente por el hecho
de estar vivos, pero mucho mas por la gracia. Participamos en el movimiento entre el Padre que se
da totalmente al Hijo y el Hijo que se da totalmente al Padre. Se vacian uno en el otro. El Espiritu
de amor reconstituye, por asi decirlo, a fin de que puedan entregarse por siempre. Esta corriente de
amor divino que se renueva constantemente en la vida de la Trinidad se infunde en nosotros a través
de la gracia. Lo sabemos por nuestro deseo de Dios. Este deseo, aun cuando se pueda ver sacudido
por las fuerzas de la vida diaria, se manifiesta en el esfuerzo que hacemos por desarrollar una vida
de oracion y una vida de accién penetrada por la oracion

La vida trinitaria se manifiesta en nosotros primariamente por nuestra hambre de Dios. La
oracion centrante procede de la vida de Dios que actlia dentro de nosotros. Por tanto, su fuente es
trinitaria. Su enfoque es cristoldgico. Nos establece en una relacion cada vez mas profunda con
Cristo. Nuestra relacion con Cristo, que comienza con la lectio divina (la lectura orante de la escri-
tura) y con otras devociones, y especialmente con los sacramentos, llega a nuevas profundidades y a
nuevos niveles de intimidad a medida que crecemos en la practica de la oracion centrante.

Finalmente, la oracion centrante es eclesial en sus efectos; es decir, nos vincula con todos
los demas miembros del cuerpo mismo de Cristo y, en definitiva, con toda la familia humana. En
realidad no existe la oracion privada. No podemos orar en este nivel profundo si no incluimos a to-
dos los seres humanos, especialmente a los mas necesitados. También sentimos la necesidad de ex-
presar este sentido de vinculo y unidad con otros en alguna forma de comunidad.

Examinemos detalladamente cado uno de estos puntos. La oracion centrante procede de una
relacion existencial con Cristo como nuestro camino hacia las profundidades de las relaciones trini-
tarias. Al hacer oracién centrante, entramos en conexion con la vida divina dentro de nosotros. La
palabra sagrada es un gesto de consentimiento a la presencia y la accion divinas interiores. Es como
si nuestra voluntad espiritual encendiera el interruptor, por asi decirlo, y la corriente (la vida divina)
presente en nuestro organismo pasara y la energia divina fluyera. Ya esta ahi esperando ser activa-
da. Por eso, cuando nos sentamos en la presencia de la Trinidad que habita dentro de nosotros, nues-
tra oracion se despliega en la relacion con Cristo.

Sabemos que la lectio divina y otras practicas devocionales nos preparan para relacionarnos
con Cristo. Pasamos a través de ciertos procesos evolutivos de conocimiento, simpatia y amistad.
Esta Gltima implica un compromiso en la relacion. Todos tenemos la experiencia en la que nos rela-
cionamos con un conocido a quien cultivamos y llegamos a conocer, y gradualmente llegamos a un
compromiso con él. EI compromiso es lo que caracteriza la amistad. Podemos alejarnos de conoci-
dos ocasionales, pero no podemos prescindir de una amistad una vez que se ha establecido sin rom-
per el corazon de la otra persona y también el nuestro. La amistad con Cristo ha llegado al compro-
miso cuando decidimos establecer una vida de oracidn y un programa para la vida diaria destinado a
acercarnos mas a Cristo y a profundizar en la vida de amor trinitaria.

Este es un punto importante. Al hacer oracién, no estamos simplemente yuxtapuestos a
Cristo. EI movimiento interior hacia la inhabitacién divina sugiere que nuestra relacion con Cristo
es interior, especialmente a través de su Espiritu Santo que habita en nosotros y derrama el amor de
Dios en nuestros corazones. En realidad nos estamos identificando con el misterio pascual. Sin ne-



16

cesidad de realizar una reflexion teoldgica todas las veces, se convierte en una suerte de contexto
para nuestra oracion, de modo que cuando nos sentamos en una silla o en el suelo, nos relacionamos
con el misterio de la pasién, muerte y resurreccion de Cristo, no como algo exterior a nosotros, sino
como algo interior. Por eso experimentamos muy pronto una identificacion con Cristo en sus tenta-
ciones en el desierto. Después experimentamos nuestra identificacion con Cristo en el huerto de
Getsemani y finalmente nuestra identificacion con Cristo en la cruz. En nuestra perspectiva cristia-
na, Jesus ha cargado sobre si todas las consecuencias de nuestros pecados y de nuestra condicién
pecadora, en otras palabras, el falso yo con la acumulacion de las heridas que llevamos con nosotros
desde los primeros afios de vida y nuestras formas infantiles de tratar de sobrevivir.

Al sentarnos, es posible que recibamos la consolacion del Espiritu. Pero después de varios
afios haciendo esta oracion siempre nos encontramos en el desierto, porque éste es el camino hacia
la unién divina. No hay ninguna otra forma de curar las heridas de los primeros afios de vida que no
sea la de pasar por la cruz. La cruz que Dios nos pide que aceptemos es primeramente el sufrimien-
to que llevamos con nosotros desde los primeros afios de vida. Nuestras heridas, nuestras limitacio-
nes, nuestros defectos personales, todo el dafio que otras personas nos han hecho desde el comienzo
de nuestra vida hasta ahora, y nuestra experiencia personal del sufrimiento de la condicién humana
tal como lo hemos vivido individualmente — ésta es nuestra verdadera cruz-. Esto es lo que Cristo
nos pide que aceptemos y que le permitamos compartir con nosotros. De hecho, en su pasién €l ha
experimentado ya nuestro dolor y lo ha hecho suyo. En otras palabras, sencillamente entramos en
algo que ya ha sucedido, a saber, nuestra unién con Cristo y todo lo que implica, el hecho de que ha
cargado sobre si todo nuestro dolor, ansiedad, miedo, odio a nosotros mismos y desaliento.

La cuestion principal es si todo ello estd incluido implicitamente en el grito de Jesus en la
cruz: “Dios mio, Dios mio, ¢por qué me has abandonado?”. Aqui esta el hijo de Dios, el amado a
guien tenemos que escuchar — Cristo que ha basado toda su misién y su ministerio en su relacion
con el Padre — y todo ello ha desaparecido. Sus discipulos han huido. Su mensaje ha quedado des-
truido. Las autoridades religiosas y romanas lo han condenado. Humanamente hablando, no ha que-
dado nada de su mensaje. Sin embargo, ése es el momento de nuestra redencion. ;Por qué? Porque
su grito en la cruz es nuestro grito de una alienacion desesperada de Dios, asumido en el suyo y
transformado en resurreccion. Al sentarnos, armarnos de paciencia y permitir que aparezca el dolor,
nos damos cuenta de que es Cristo quien sufre en nosotros y nos redime.

La oracion centrante estd centrada en el corazon del misterio cristiano, que es la pasion,
muerte y resurreccion de Cristo. Cada vez que consentimos a una nueva luz en nuestra debilidad y
pobreza, nos encontramos en un lugar mas profundo con Cristo. Ocupar el lugar méas bajo es estar
en el lugar mas alto a los ojos e Dios. No puedo explicaros por qué es asi. Quizé se sencillamente la
forma de ser de Dios. Cristo en su pasion es el maestro quien mejor ensefia quien es Dios. Pura
humildad. Total desinterés. Servicio absoluto. Amor incondicional. El significado esencial de la en-
carnacion es que este amor es totalmente asequible. La oracién centrante es simplemente un método
humilde de tratar de acceder a esa bondad infinita renunciando a nosotros mismos. Consentir a la
presencia y la accion de Dios simbolizadas por la palabra sagrada no es otra cosa que la confianza 'y
la entrega de nosotros mismos.

Notese como las virtudes teologales corresponden a cada uno de los contextos sagrados.
Ponemos nuestra fe en la inhabitacién divina de la Trinidad. Ponemos nuestra esperanza en la pa-
sion, muerte y resurreccién de Cristo y le confiamos completamente nuestra vida. Al soportar el
despertar gradual del conocimiento de nosotros mismos, expresamos por medio de la paciencia
nuestro amor a Dios en un grado eminente.



17

Hay otro aspecto referente al contexto en el que oramos. Al sentarnos a los pies de la cruz,
identificandonos con el Crucificado que soport6 todas las consecuencias de nuestra alienacion per-
sonal de Dios, somos curados de nuestras heridas emocionales y de las heridas que hemos infligido
en nuestra conciencia. En los momentos de resurreccién interior se puede producir un avance hacia
la resurreccion permanente, cuando el falso yo finalmente cae, dandonos la libertad constante de los
hijos de Dios.

La vinculacion con los demaés tiene lugar a medida que se va derramando el amor del Espi-
ritu en nuestros corazones. Sentimos que pertenecemos a nuestra comunidad, a la familia humana,
al cosmos. Sentimos que el universo es nuestro hogar. Sentimos que nuestra oracién no es un viaje
privado, sino que ejerce una influencia significativa en el mundo. Podemos derramar sobre el mun-
do el amor que el Espiritu nos da en la oracion. Podemos suplicar la misericordia divina por los lu-
gares del mundo destrozados por la guerra y la violencia. Tenemos los mismos sentimientos de Dios
que sufre siempre que alguien sufre. Lo mas terrible de la guerra y la violencia es que se destruye a
Dios. Dios se ha identificado tanto en nuestra vida y en nuestra muerte que Jesis pudo decir: “Lo
que hacéis al mas pequefio de éstos, a mi me lo hacéis”. Hay que reparar esta violencia. Hay un des-
equilibrio que necesita la suerte de amor que nace en el silencio interior cuando renunciamos a no-
sotros mismos y permitimos que Dios sea Dios en nosotros.

El gran privilegio de los contemplativos es que se nos invita a participar primero en nuestra
propia redencién, aceptando nuestra alienacién personal de Dios y sus consecuencias en nuestra vi-
da, y después identificandonos con la compasion divina, sanando al mundo por los gemidos del Es-
piritu en nuestro interior. “Los gemidos inefables del Espiritu”, como Pablo los llama, son nuestros
deseos de llevar al mundo la paz y el conocimiento del amor de Dios. EI amor que es la fuente de
es0s deseos se proyecta de hecho en el mundo y cura secretamente sus heridas. No conoceremos en
esta vida los resultados de nuestra participacion en la obra redentora de Cristo. Una cosa es cierta: al
vincularnos con el Crucificado, nos vinculamos con todos los demas, pasados presentes y futuros.

En la oracion centrante, pues, no se pasa por alto la humanidad de Cristo, como dicen algu-
nos criticos, sino que se afirma de la forma mas positiva y profunda. La oracién centrante presupone
una fe viva en que la humanidad sagrada de Jesus contiene la plenitud de la divinidad. Cristo nos
lleva al Padre, pero el Padre tal como €l lo conoce. En virtud de la muerte sacrificial y la resurrec-
cién de Cristo, participamos por la gracia en la divinidad de Cristo. Se nos invita a adorar al Padre
en Espiritu y verdad. Esto es seguir a Cristo hasta el seno del Padre, donde, como Hijo eterno de
Dios, se entrega a la fuente divina de la que emerge —y a la que retorna — eternamente en el amor del
Espiritu Santo.



18

4. LA TRADICION CONTEMPLATIVA CRISTIANA

Uno de los legados permanentes del concilio Vaticano Il fue el llamamiento a volver a los
Evangelios y a la teologia biblica como fuentes primarias de la espiritualidad cristina. La palabra de
Dios en la Escritura y encarnada en Jesucristo es la fuente de la contemplacion cristiana. La encar-
nacién de la Palabra es la insercion de Dios en la familia humana y la insercion de la familia huma-
na en Dios en la persona de Jesucristo. EI Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son juntos, en una natu-
raleza, tanto el Misterio Gltimo como la Realidad ultima. Su relacion interior de dar y recibir total-
mente es la vida divina y Cristo fue enviado para compartirla con nosotros.

Los Padres de la Iglesia en sus homilias explicaban frecuentemente las Escrituras desde una
perspectiva contemplativa 0, como se decia en aquel tiempo, “en el sentido espiritual”. Se conside-
raba que el sentido espiritual contenia mucho mas que una interpretacion alegdrica de un texto par-
ticular. Era mas bien una intuicion de la naturaleza inherente de los textos divinamente inspirados
gue revelaba niveles de significado que el Espiritu, al fortalecer la fe por los dones de la sabiduria y
el entendimiento, permitia al cristiano percibir gradualmente. Se creia que los multiples dones del
Espiritu se ejercitaban plenamente mediante la practica regular de la oracion y el crecimiento de la
fe hacia la contemplacion con sus etapas de desarrollo progresivas.

Durante los seis primeros siglos de la era cristiana la contemplacion tuvo un significado es-
pecifico. En los Gltimos siglos la palabra ha adquirido otros significados y connotaciones.

Para captar toda la importancia de esta palabra clave en la espiritualidad cristiana es necesa-
rio saber que evoluciond a partir de dos fuentes distintas, a saber, la Biblia y la filosofia griega. A
fin de hacer hincapié en el conocimiento de Dios por la experiencia, la Biblia griega usa la palabra
gnosis para traducir la palabra da’at, que implica un modo de conocimiento que involucra toda la
persona, no solo el intelecto (véase, por ejemplo, el Salmo 139, 1-6).

También san Pablo usé la palabra gnosis para referirse al conocimiento de Dios propio de
los que aman a Dios. Constantemente oraba para que sus discipulos tuviesen este conocimiento in-
timo como si fuera un elemento indispensable para el desarrollo completo de la vida cristiana (véase
Efesios 3, 14-21; Colosenses 1,9).

Los Padres griegos, especialmente Clemente de Alejandria, Origenes y Gregorio de Nisa,
tomaron de los neoplaténicos el término theoria. Este significaba originalmente la vision intelectual
de la verdad que los fildsofos griegos consideraban como la actividad suprema de la persona huma-
na. Al usar este término técnico griego, los Padres, empapados en sus propias raices espirituales, in-
corporaron el significado de la palabra hebrea da’at, esto es, el conocimiento por experiencia que se
produce por medio del amor. Con esta acepcién ampliada se tradujo después theoria al latin por
contemplatio y asi nos la transmitio la tradicion cristiana.

Fue san Gregorio Magno quien sintetizé esta tradicion a finales del siglo VI. Describio la
contemplacion como “el conocimiento de Dios que esta impregnado de amor”. Segin Gregorio, la
contemplacion era tanto el fruto de la reflexion sobre la palabra de Dios en la Escritura como un
don precioso de Dios. El le dio el nombre de “descanso en Dios”. En este “descanso” la mente y el
corazén no se dedican tanto a buscar a Dios como a tener experiencia de él, “a gustar” lo que han
estado buscando. Este estado no es la interrupcién de toda la actividad, sino la reduccion de muchos
actos y reflexiones a un solo acto o pensamiento para mantener el propio consentimiento en la pre-
sencia y la accion de Dios en las profundidades del propio ser durante el tiempo de oracion.



19

La comprension de la contemplacion como el conocimiento de Dios basado en la experien-
cia intima de la presencia de Dios permanecid a lo largo de toda la Edad Media. Las practicas ascé-
ticas (por ejemplo, ayunos, vigilias, soledad prolongada, periodos de silencio, obediencia ascética,
simplicidad del estilo de vida) y otras précticas espirituales (por ejemplo, la meditacion discursiva,
la oracién efectiva, la veneracion de iconos, la salmodia, el canto, el rosario) siempre incluian la
contemplaciéon como parte de su meta cristocéntrica.

La lectio divina es la forma mas tradicional de cultivar la oracion contemplativa. Pilar de la
practica cristiana monastica desde los primeros dias, consiste en escuchar los textos de la Biblia
como si se conversara con Dios y éste sugiriera los temas del didlogo. Quienes siguen el método de
la lectio divina cultivan la capacidad de escuchar la palabra de Dios en niveles de atencion cada vez
mas profundos. La oracion espontanea es la respuesta hormal a su relacién creciente con Cristo y el
don de la contemplacion es la respuesta normal que Dios les da.

La parte reflexiva, la meditacion en las palabras del texto sagrado en la lectio divina, se
llama meditatio, meditacién discursiva. EI movimiento espontaneo de la voluntad en respuesta a
esas reflexiones se llama oratio, oracién afectiva. A medida que esas reflexiones y actos particula-
res de voluntad se simplifican uno tiende al descanso en Dios o contemplatio, contemplacion.

Estos tres actos — meditacion discursiva, oracion afectiva y contemplacion — podian todos
ellos tener lugar durante el mismo periodo de oracién. Estan entrelazados. Uno puede escuchar al
Sefior como si compartiera una entrevista privilegiada y responder con reflexiones personales, con
actos de voluntad o con el silencio —con la atencidn extatica de la contemplacion -. La préctica de la
oracién contemplativa no es un esfuerzo por dejar la mente en blanco, sino por ir mas alla del pen-
samiento discursivo y de la oracidn afectiva, hasta el nivel de la comunién con Dios, que es una
forma de intercambio més intima.

En las relaciones humanas, a medida que el amor mutuo se profundiza, hay un tiempo en
que las dos personas amigas comunican sus sentimientos sin palabras. Pueden sentarse en silencio
compartiendo una experiencia o simplemente disfrutando de la presencia del otro sin decir nada. El
gesto de tomar la mano de la otra persona o una simple palabra de vez en cuando pueden mantener
esta comunicacion profunda.

Esta relacion de amor apunta al modo de silencio interior que se desarrolla en la oracion
contemplativa. La meta de la oracion contemplativa no es tanto el vacio de pensamientos o de con-
versacion como el vaciamiento del yo. En la oracién contemplativa dejamos de multiplicar las re-
flexiones y los actos de la voluntad. Emerge una forma diferente de conocimiento arraigado en el
amor en la que la conciencia de la presencia de Dios suplanta a la conciencia de nuestra propia pre-
sencia y a la tendencia habitual a reflexionar sobre nosotros mismos. La presencia de la experiencia
de Dios nos libera de hacer de nosotros mismos o de nuestra relacién con Dios el centro del univer-
so. Cuando los misticos hablan de vaciamiento o del vacio no hay que interpretar al pie de la letra
su lenguaje. Jesus realizé el vaciamiento al hacerse un ser humano, se vacio de sus prerrogativas de
las consecuencias naturales de su dignidad divina. El vacio no significa vaciedad en el sentido de
ausencia de todo, sino vacio en el sentido de adhesion a nuestra propia actividad. Nuestras reflexio-
nes y actos de voluntad son condiciones preliminares necesarias para familiarizarnos con Cristo, pe-
ro tenemos que superarlas si queremos compartir la oracion mas personal de Cristo al Padre, que se
caracteriza por el autovaciamiento total*

La oracion contemplativa, correctamente entendida, es el desarrollo normal de la gracia del

*Kenosis 0 autovaciamiento, tal como se describe en las vigorosas palabras de Filipenses 2, 5-10



20

bautismo y la préctica regular de la lectio divina. Es la apertura de la mente y el corazén —todo
nuestro ser— a Dios mas alla de pensamientos, palabras y emociones. Movidos por la gracia de Dios
gue nos sostiene, abrimos nuestra conciencia a Dios que, como sabemos por la fe, esta dentro de no-
sotros, méas intimo que la respiracién, mas intimo que el pensamiento, mas intimo que las eleccio-
nes, mas intimo que la propia conciencia. La oracion contemplativa es un proceso de transforma-
cién interior, una relacién iniciada por Dios, y que conduce, si consentimos en ello, a la divina
union.

Algunos autores distinguen dos formas de contemplacidn: catafatica y apoféatica, conocidas
también en ocasiones como via positiva y via negativa. Esta distincién, en cuanto sugiere oposicion
entre las dos, es equivoca. La contemplacion catafatica es mas bien una preparacion para la con-
templacion. Es la respuesta afectiva a los simbolos sagrados y un uso disciplinado de la razon, la
imaginacion, la memoria y la emocion a fin de asimilar las verdades de fe y desarrollar una relacién
personal con Cristo. Incluye practicas como la meditacion de composicién de lugar y la veneracion
de iconos.

La contemplacion apofética es una etapa mas avanzada en esa relacion. Es descansar en Dios por
encima del ejercicio de actos particulares, excepto el mantenimiento de una atencién general cordial
a la presencia divina. Puede adoptar diferentes formas segln diferentes personas que reciben este
don. Convendria reservar el término “contemplacién” para este tipo de oracién.

En este contexto es importante corregir la grave equivocacion de considerar que la contemplacion
apofatica consiste en meditar en la realidad totalmente insondable de Dios. Lo “inconcebible” del
camino apofatico no significa “meditar en un Dios del que no se puede saber’, sino mas bien no
meditar en absoluto, descansando simplemente en Dios mas alla de nuestras facultades humanas
ordinarias de pensar y sentir. Estan implicadas diferentes facultades, que de hecho captan un Dios
que esta presente, pero a un nivel de conciencia mas sutil. La ensefianza cristiana tradicional ha da-
do a esas facultades el nombre de *“sentidos espirituales”.

Lo “desconocido” para el intelecto racional en la contemplacion apofética es un puente im-
portante en el didlogo entre Oriente y Occidente porque nos permite formar un lenguaje comun de
experiencia sin el cual el dialogo sobre los estados superiores de conciencia es virtualmente imposi-
ble. Es también un camino de retorno al cristianismo para muchos cristianos que han ido a Oriente
en busca de sabiduria espiritual y al enterarse de que hay una tradicidn cristiana contemplativa en la
que tiene cabida la experiencia de Dios en un nivel méas profundo que el de nuestros pensamientos y
sentimientos, han sido capaces de retornar a la religion de su juventud.

En esta linea podriamos tomar nota brevemente de otra fuente de confusion y controversia
para la tradicion contemplativa, que procede de la ensefianza de santa Teresa de Jesus, segun la cual
no se deberia omitir nunca el pensamiento de la sagrada humanidad de Cristo, independientemente
del estado de oracién contemplativa que se haya recibido. Puesto que toda la esencia de la oracion
contemplativa es ir mas all& del pensamiento, parece que la doctrina de santa Teresa pone en tela de
juicio la legitimidad de la contemplacion apofatica como una préctica apropiada para el cristianis-
mo, Yy asi es como se ha interpretado en ocasiones: poner freno a la transicion natural de la medita-
cién discursiva a la oracién contemplativa.

El desarrollo de un amor personal a Cristo se encuentra ciertamente en el corazén del cami-
no espiritual cristiano, pero ¢se puede expresar este amor solo a través del pensamiento? Quiza Te-
resa, que conocia el ambito de la contemplacién profundamente y por sus experiencias de éxtasis,
estuviera reaccionando ante ciertas exageraciones de su tiempo — un misticismo personal deformado
que pierde contacto con la vision que Cristo tiene del reino como realidad fundada en la compasion
hacia los que sufren y los pobres -. En todo caso no se deberian confundir los métodos de oracion
gue no estan inspirados en el Evangelio con el desarrollo normal de la oracién personal con Cristo y



21

la dimensidn mas intima que inicia la oracion contemplativa: descansar en la presencia divina mas
alla de los pensamientos y los sentimientos.

Como “el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu Santo”,
como dice san Pablo, también nosotros, a medida que crece la oracion contemplativa, participamos
mas plenamente en este movimiento de gracia. La presencia divina se convierte en una plenitud que
ya no necesita los escalones de los pensamientos, sentimientos y actos particulares, al menos no
habitualmente. San Juan de la Cruz, contemporaneo de santa Teresa y como ella doctor de la Igle-
sia, describe, en Llama de amor viva (estrofa 3, versos 26-59), el gran dafio que los directores espi-
rituales pueden causar si convencen a los que son llamados por el Espiritu al estado de esperar en
Dios con la atencién del amor, para que no sigan esta atraccion. Una vez que la fe ha revelado el
misterio de la humanidad de Cristo, la atencion de la persona durante la oracion queda absorbida
por la presencia de la Persona divina que habita en su interior. Después retorna a la vida diaria con
esta conciencia transformada, manifestando los frutos del Espiritu y las bienaventuranzas.

La oracion contemplativa cuenta con una historia antigua y venerable dentro del cristianis-
mo. Los Padres del desierto de Egipto, Palestina y Siria, entre ellos Evagrio Péntico, Juan Casiano y
san Juan Climaco, fueron los primeros que practicaron y ensefiaron esta forma de oracién que tiene
representantes en todas las edades. En la edad patristica: san Agustin y san Gregorio Magno en Oc-
cidente, y el Pseudo Dionisio y los hesicastas en Oriente. En la Edad Media: san Bernardo de Cla-
raval, Guillermo de St. Theirry y Guido el Cartujo, los misticos alemanes, entre ellos santa Hilde-
garda, santa Matilde, el Maestro Eckhart, Ruysbroel y Tauler, posteriormente el autor de la Imita-
cion de Cristo y los misticos ingleses del siglo X1V, como el autor de La Nube del No saber, Walter
Milton, Richard Holle y Juliana de Norwich. Después de la Reforma: los carmelitas, santa Teresa de
Jesus, san Juan de la Cruz y santa Teresa de Lisieux; entre la escuela francesa de escritores espiri-
tuales: san Francisco de Sales, santa Juana de Chantal y el cardenal Berulle, entre los jesuitas: los
padres De Caussade, Lallemont y Surin, entre los benedictinos: Dom Augustine Baker y Dom John
Chapman, entre los cisterciences modernos: Dom Vital Lehodey y Thomas Merton.

A lo largo de los siglos se han atribuido diferentes nombres a las diferentes formas que han
adoptado los modos de cultivar la oracién contemplativa. Se habla, por ejemplo, de la oracion pura
(Casiano), la oracion de la fe, la oracion del corazon, la oracién de simplicidad y la oracién de la
simple mirada. En nuestro tiempo algunas ordenes religiosas, especialmente los jesuitas y los car-
melitas descalzos, han tomado iniciativas para renovar la oracion contemplativa de sus fundadores y
compartir su espiritualidad con los laicos. El benedictino John Main ha recuperado un método de
cultivar la oracién contemplativa que él atribuye a Juan Casiano. EI método de la oracién centrante,
basado primariamente en La Nube del no saber del sigo XIV y en la ensefianza de san Juan de la
Cruz, es otro intento de presentar la ensefianza de los primeros tiempos en una forma actualizada y
de poner un cierto orden y regularidad en ella.

En el desarrollo de la contemplacion hay varias etapas. Santa Teresa la describe en Castillo
interior, comenzando con la cuarta morada. También san Juan de la Cruz describe el desarrollo de
la contemplacién y distingue dos caminos: la mistica exuberante de santa Teresa y lo que él llama
“la escala escondida de la fe”. A él debemos una comprension mucho mas clara del importante pa-
pel que tiene la oracion contemplativa en el desarrollo de la fe, la esperanza y el amor. En su pre-
sentacion del camino espiritual la fe que opera mediante la razon crece gradualmente de forma que
desaparece la utilidad de los conceptos y los simbolos. La fe se vuelve mas pura y forma un cimien-
to mas fuerte para la confianza total en Dios y para las obras de amor incondicional.

Todo esto es mas la obra del Espiritu que la de la persona humana. De hecho el crecimiento
en la divina unién lleva consigo la necesidad de disminuir nuestra actividad humana y de aprender a



22

esperar al Sefior. Presupone la purificacidn gradual de las facultades de los sentidos en la noche del
sentido y de las facultades espirituales en la noche del espiritu. Asi pues, no hay que identificar la
esencia del camino contemplativo con experiencias psicolégicas de Dios, aun cuando éstas puedan
tener lugar ocasionalmente. La esencia de la contemplacion es la fe que confia y ama por la cual
Dios eleva a la persona humana y purifica los obstaculos conscientes e inconscientes que hay en no-
sotros y se oponen a los valores del Evangelio y a la obra del Espiritu. La oracién contemplativa, en
el sentido clésico o estricto del término, es “el camino estrecho que lleva a la vida”.



23

5. EL PROCESO DE LA LECTIO DIVINA

La lectio divina es el método de oracién contemplativa que se desarroll6 en el ambito monaéstico. Es
primariamente una forma de escuchar la Escritura. La comunidad cristiana es esencialmente un en-
torno biblico. Se supone que también una parroquia debe serlo. Un monasterio es un lugar donde la
persona estd inmersa constantemente en un entorno biblico: los oficios en diferentes momentos del
dia, la soledad, los lugares de silencio y una comunidad de personas de mentalidad semejante. Al
escuchar la Escritura en la liturgia y al leerla en privado, parece que hay un dinamismo inherente a
la palabra de Dios que lleva gradualmente a la persona de un nivel de fe a la siguiente.

Los monjes de la Edad media llamaron a estos diferentes niveles los “cuatro sentidos de la
Escritura”. Los sentidos de las Escrituras no son cuatro formas de analizar un texto particular en un
nivel racional. Son cuatro niveles de escucha del mismo pasaje. La ensefianza presupone que la Es-
critura contiene un dinamismo misterioso que lleva a la persona a niveles cada vez méas profundos
de comprension de la palabra de Dios. Son el literal, el moral, el aleg6rico y el unitivo (en ocasio-
nes) llamado analdgico. Los exegetas modernos se centran primariamente en el sentido literal de la
Escritura, buscando el significado filologico de las palabras y el trasfondo cultural a fin de com-
prender como interpretar esas palabras. Esta investigacion es valiosa para conocer con mas preci-
sion lo que Dios quiso decir a través de los escritores sagrados. Pero éste no es el propésito de la
lectio divina. Los monjes no la hacen para obtener informacion, sino para recibir intuicion. No se
trata de aprender algo, sino de encontrar a Cristo. Consiste en el desarrollo de una amistad.

Antes de la invencion de la imprenta, habia pocos manuscritos asequibles. Los monjes leian
un libro de la Biblia como, por ejemplo. Isaias o uno de los Evangelios, a lo largo de un afio. Se es-
peraba que aprendieran los salmos de memoria a fin de que pudieran recordar continuamente pasa-
jes biblicos. Cuando dedicaban tiempo a la lectio divina, era algo especial. Comenzaban a leer la
Escritura y cuando algo les impresionaba, se detenian, reflexionaban sobre el texto y oraban sobre
él, pidiendo a Dios las cosas buenas sobre las que leian. Pasaban de la meditacién discursiva a la
oracion efectiva o a las aspiraciones de la voluntad, después repetian la misma aspiracion unay otra
vez y finalmente experimentaban el descanso en Dios. Esta era la meta de todo el proceso. Algunos
monjes dedicaban la mayor parte del tiempo solo a una palabra o a dos, descansando en la presencia
de Dios. Todo el ambiente monéstico, por estar tan empapado en la Escritura de todas formas, alen-
taba este movimiento hacia la contemplacion. Cuando se esta constantemente en contacto con la pa-
labra de Dios, no es necesario leer extensamente a fin de ser estimulado de nuevo o de recuperar el
estado de recogimiento. El ambiente y la estructura de la vida monéstica mantenian a los monjes en
la presencia de Dios en mayor o menor grado.

La lectio divina no era exactamente una actividad mental o puramente espiritual. Los mon-
jes de la Edad Media solian susurrar las palabras para que su cuerpo estuviera implicado en la con-
versacion. También leian muy despacio, de modo que todo el proceso de la lectio divina requeria en
ocasiones un par de horas. En nuestros dias hemos perdido casi completamente la sensibilidad hacia
la lectura sagrada porque estamos muy acostumbrados a leer periddicos, revistas y otras publicacio-
nes de una manera rapida. Tendemos a leer la Escritura como si fuera simplemente otro libro de
consumo. La lectio es justamente lo contrario: es saborear el texto, es detenerse pausadamente en la
revelacion divina.

Especialmente notable en el proceso de la lectio es que se puede pasar de un nivel de rela-
cién con Jesus al siguiente en el mismo periodo de oracién, experimentando diferentes respuestas a
la iniciativa divina. Y gradualmente, a medida que la amistad con Jesus se hace méas profunda, se
comienzan a desplegar los “cuatro sentidos de la Escritura” como un dinamismo dentro de la vida
personal. La palabra de Dios esta dentro de nosotros. Es accion y no una estatua en nuestro interior.



24

¢ Como opera este dinamismo? EIl sentido primero, o literal, de la Escritura es el mensaje y
el ejemplo historico de Jesus. Pero cuando abordamos el Evangelio a través de la lectio divina, co-
menzamos a poner en practica lo que dice. Agustin afirma que comprendemos méas haciendo lo que
dice que leyéndolo mucho. Cuando comenzamos a ponerlo en practica y a vivir segln la Escritura,
alcanzamos el sentido moral. Se comprende mucho mas plenamente el mensaje de Jesus poniéndolo
en practica que leyendo y reflexionando sobre el significado filoldgico de las palabras, por muy va-
lioso que pueda ser ese estudio.

Cuando se tiene experiencia por un momento del sentido moral, comienza a emerger una
nueva toma de conciencia. Cuando leemos el Evangelio e interiorizamos los acontecimientos en que
Jesus lleva a sus discipulos y amigos a nuevos niveles de fe, nosotros mismos pasamos mas alla del
sentido moral y llegamos al sentido alegorico de la Escritura. Lentamente comprendemos que el
Evangelio trata sobre nosotros, que nuestra vida se encuentra reflejada en sus paginas. La misma
suerte de experiencia de Dios, que hemos encontrado, ya por gracia, ya en el misterio del Espiritu,
fue la que vivieron histéricamente quienes tuvieron contacto real con JesUs y experimentaron su
ministerio. Y este sentido de reflejo vale no sélo para el Nuevo Testamento, sino también para el
Antiguo.

Cuando sali del noviciado en Valley Falls, Rhode Island, mi confesor dijo: “tendrias que
leer todo el Antiguo Testamento”. En aquella época de mi vida estaba mas interesado en leer a san
Juan de la Cruz, pero como entonces era un moje obediente dije: “Asi lo haré”, comencé a leer el
Génesis con gran determinacion. No fue demasiado duro. En él hay algunos relatos maravillosos.
Después pasé al Exodo. Me dije: “;Tengo que leerlo palabra por palabra?”. Comencé a leerlo y de
repente, aparecié una luz misteriosa, por asi decirlo, en la otra cara de la pagina, las palabras co-
menzaron a saltarme a la vista y empecé a sentirme entusiasmado. Me dije: “Este libro habla de mi
vida. Quienquiera que escribiera este libro tuvo que ser un psiquiatra”. Estaba leyendo c6mo los is-
raelitas murmuraban contra su lider, y eso era lo que yo estaba haciendo. Estaban atravesando el
mar Rojo contra la esclavitud del pecado, y éste era el relato de mi propia conversion. Unas pocas
palabras contraponian enormes perspectivas de significado y comprensién: se convirtié en uno de
los libros mas apasionantes que yo haya leido jamas.

Esto es lo que el sentido aleg6rico hace en nosotros. Nos capacita para identificar nuestro
propio camino espiritual personal con los acontecimientos de la historia de la salvacion en el Anti-
guo Testamento: Noé, el paso del mar Rojo, la entrada en la Tierra prometida — todos estos aconte-
cimientos biblicos clasicos son asequibles en los sacramentos y accesibles por la oracion -. La histo-
ria de la salvacién es la misma gracia que actlia en nosotros. Estaba presente en el Antiguo Testa-
mento salvando al pueblo de Dios en virtud de la futura venida de Cristo. La plenitud de la gracia
estaba presente en el Evangelio y los sacramentos de la Iglesia guardan como un tesoro los frutos de
dicha gracia. En el nivel aleg6rico escuchamos la voz de Cristo que nos habla en las lecturas que
oimos en la liturgia, saboreamos en la lectio divina y reconocemos en los acontecimientos de nues-
tra vida. Es la misma gracia salvadora la que actla, tan asequible ahora como lo estuvo entonces, y
mas ain. Cando uno comienza a tener experiencia de ello, escucha las Escrituras de una forma muy
diferente. Ya no son documentos histoéricos, sino relatos sobre la experiencia personal del camino
espiritual.

El cuarto nivel de la Escritura es el unitivo (anagdgico). Tiene lugar cuando uno esta tan
inmerso en la palabra de Dios que la palabra sale de él como una especie de revelacion continua.
Juan Casiano escribi6 que una de las indicaciones de la comprension unitiva de la escritura es cantar
los salmos como si uno los estuviera componiendo. Ha sido asimilado a la palabra y viceversa.



25

Hay otro aspecto del sentido alegérico de la Escritura que no debemos pasar por alto. Es la
purificacion o descarga del inconsciente. La purificacion tiene lugar cuando, por la confianza y la
sinceridad que se desarrolla para con Dios como resultado de una identificacion viva con los textos
de la Escritura, somos capaces de hacer frente a la cara oscura de nuestra personalidad. Comenza-
mos a experimentar el desierto biblico. El desierto biblico no es un lugar, sino un estado en el que
experimentamos interiormente lo que la travesia de los israelitas por el desierto y otros textos simi-
lares simbolizan exteriormente.

El nivel alegoérico de la Escritura implica el vaciamiento de la basura del inconsciente — es
decir, el dafio emocional que se nos ha hecho desde el momento en que fuimos concebidos hasta
ahora -. Una vez que rompemos esta concha de nuestro nivel de conciencia psicoldgico ordinario
con la ayuda de la oracion contemplativa, aln tenemos que abrirnos camino mediante la evacua-
cién. Hay que vaciarlo antes de que se pueda realizar plenamente la experiencia de la unién divina'y
el verdadero yo pueda comenzar a motivarnos, no el falso yo, con sus exigencias excesivas y sus
programas ocultos.

Notese el movimiento espiral de los cuatro sentidos de la Escritura. No giramos en circulos
sin méas. Al retornar al mismo pasaje en la lectio divina, comienza a adquirir un nuevo significado.
Cuando interiorizamos gradualmente los cuatro sentidos de la Escritura en nuestra vida, volvemos a
los mismos textos pero en un nivel de comprension superior (0 més profundo). Este movimiento en
espiral es la forma en que se desarrollan todos los aspectos de la vida contemplativa. No es un cohe-
te que sube en linea recta. Estamos volviendo constantemente a las mismas rutinas de siempre, pero
no son en realidad las mismas porque nosotros cambiamos, aun cuando quiza nada cambie exte-
riormente en nuestra vida. Al parecer, ésta es la invitacién que Cristo nos hace cuando dice: “El que
tenga oidos para oir, que oiga”, dando por sentado que podemos escuchar mejor solo con escuchar
con mayor profundidad.

Recordemos a los apdstoles en su camino hacia Jerusalén, cuando Jesus trataba de anunciar-
les su pasion y su resurreccion y ellos no podian comprender nada en absoluto. “Pero ellos no en-
tendian lo que les decia”, dice Marcos. No querian oir, y por eso no podian. Uno de los mayores
obstaculos para la escucha de la palabra de Dios es nuestra identificacion con el falso o, con sus ex-
pectativas, demandas o “deberias” habituales que simplemente no quieren desaparecer. Incluso
cuando nos entregamos a Dios conscientemente, la curacidn del inconsciente no se pone en marcha
hasta que no llegamos al nivel alegorico. La oracidn contemplativa acelera el proceso de evolucién
al capacitarnos para escuchar la palabra de Dios sin cera en nuestros oidos — esto es, estar vacios del
apego a nuestras propias ideas, programas y planes -. ;Como llegaremos a este punto sin una cierta
disciplina? Pienso que no podemos. No obstante, la ascesis por la ascesis fomenta Unicamente los
programas emocionales y su patologia. Una verdadera ascesis tiene que actuar en nuestra motiva-
cioén inconsciente.

La oracion contemplativa profundiza el proceso de escucha y lo hace a través de dos expe-
riencias. Una es la afirmacion de nuestro ser en el nivel mas profundo, que llega mediante la paz y
el consuelo espiritual y nos permite confiar a Dios toda nuestra historia. No es que Dios no la co-
nozca ya; simplemente nos deja entrar en lo escondido. Sin la confianza en Dios no podemos reco-
nocer la cara oscura de nuestra personalidad: nuestra motivacién impura y nuestro egoismo en su
miseria natural. La oracion profunda acrecienta nuestra confianza en Dios de modo que podemos
reconocer todo y nos dejamos llevar por ella. Sin esa confianza mantenemos nuestros mecanismos
de defensa. Tratamos de ocultarnos de la luz plena que supone caer en la cuenta de ello. Como
Adan y Eva, nos escondemos en el bosque. Por otra parte, a medida que hacemos frente a nuestra
cara oscura, esta va desapareciendo. Al reconocerla, Dios se la lleva. El proceso de la oracién con-
templativa es un camino de liberacion de lo que hay en el inconsciente. La psique tiene necesidad



26

de evacuar lo mismo que el cuerpo, y lo hace como resultado del descanso profundo de la oracion
contemplativa.

¢Como funciona el dinamismo de la palabra de Dios? Tomemos como ejemplo el paso de
los israelitas por el mar Rojo. El significado literal es el acontecimiento histdrico en el que los egip-
cios permitieron a los israelitas escapar y después se arrepintieron de ello. Los israelitas cruzaron un
vado llamado el mar Rojo. Los egipcios salieron en su persecucion y todos ellos se ahogaron cuan-
do se los llevaron las aguas. Los israelitas escaparon para cantar un cantico de liberacién en el otro
lado. Tardaron cuarenta afios en completar su travesia por el desierto tratando de alcanzar la Tierra
Prometida.

El sentido moral surge cuando procuramos poner ante nosotros lo que Egipto representa, a
saber, la tirania del pecado. El sentido alegérico brota cuando experimentamos el desierto interior-
mente — es decir, purificacion, espera de Dios y las rebeliones de la naturaleza humana cuando se
enfrenta a las tentaciones del desierto-. Finalmente, el sentido unitivo es la experiencia de alcanzar
realmente la Tierra Prometida, el simbolo de la paz y la union divinas. La palabra “descanso”, quies
en latin, tiene un significado clasico en la tradicion cristiana. “Venid a mi todos los que estais can-
sados, y yo o0s daré reposo”, es la famosa invitacion de Jesus. El descanso mental y el descanso fisi-
co son grandes valores. Pero un descanso mucho més profundo se encuentra en la libertad de la ti-
rania de los habitos y compulsiones pecaminosas. Un descanso mas profundo aun es la libertad de
raices del pecado. Entonces nuestra emociones ya no estan interesadas por los programas del falso
Y0, sino que reverberan ante los valores del Evangelio, gozandose en la practica de la virtud y en la
libertad de la cara oscura de nuestra personalidad. Finalmente, el descanso mayor de todos es el
descanso del amor perfecto en el que podemos reposar en medio de la actividad mas intensa porque
no consumismos energia a causa de nuestros apegos o frustraciones.

Cuando no hay programas emocionales para la felicidad ocultos en el inconsciente que pue-
dan ser frustrados, podemos estar motivados totalmente por la voluntad de Dios. El descanso méas
profundo procede del amor.

Cada vez que nos desplazamos a un nuevo nivel de fe, hay una experiencia inicial de desin-
tegracion, dolor, confusion y oscuridad. Si no estamos prevenidos para el camino espiritual, nos pa-
recera que algo ha salido mal — “;He cometido un pecado secreto?”-. Esta es la forma normal en
que el nivel presente de nuestra comprension — nuestra actitud hacia nosotros mismos, hacia los
demas y hacia Dios- experimenta que nuestra vida ya no funciona por méas tiempo en ese nivel. Sen-
timos el desafio de movernos a un nivel mas profundo o nos vemos forzados a ello.

La etapa de transicion es siempre dolorosa, porque sabemos s6lo quiénes somos ahora, y no
estamos siempre dispuestos, especialmente en las etapas iniciales de este camino, a movernos hacia
lo desconocido. Lo que conocemos mejor es lo que no conocemos. Nos resistimos al momento del
cambio creativo.

¢Qué nos mueve de un nivel a otro? Esta es la cuestion. ¢Es algo que hacemos? Segun el
método de la lectio divina, simplemente continuamos leyendo las Escrituras, esto es todo. Simple-
mente continuamos escuchando, creciendo en la confianza y creciendo en el amor como cualquier
relacion. El Espiritu que escribio las Escrituras esta dentro de nosotros y nos ilumina para que com-
prendamos lo que las Escrituras nos dicen. En definitiva, la Palabra se dirige a nuestro ser mas inti-
mo. Comienza con lo que es méas exterior y opera hacia lo que es més interior a fin de despertarnos
a la presencia permanente de Dios. Cuando nos encontramos en la comprension unitiva de la Escri-
tura, la palabra exterior confirma lo que ya conocemos y experimentamos.



27

Dentro de este dinamismo de la lectio divina podemos percibir el papel importante de la
oracién contemplativa. En la practica monastica clasica parece que el movimiento en espiral de la
oracion dentro de un Unico periodo de lectio divina — de la reflexién discursiva sobre la palabra, pa-
sando por la respuesta afectiva, hasta el descanso en la contemplacion — es la “flecha dinamica”
misteriosa en el movimiento mas amplio a través de los cuatro sentidos de la Escritura, y particu-
larmente hacia los niveles alegdrico y unitivo donde se experimentan la purificacién del inconscien-
te y el estado unitivo. En el desarrollo normal de la lectio divina, pasamos por las diferentes etapas
de la oracion sin ni siquiera pensar en ellas y sin el interés autoconsciente por nuestro lugar en el
camino espiritual, una preocupacion que entrd en la tradicion después de la Reforma, cuando se in-
ventd el término “oracion mental”. El término “oracion mental” no aparece en la literatura anterior
al siglo XVI.

En la forma en que la historia trata ordinariamente los movimientos espirituales, se suele
encerrar a las personas en categorias. Con la tendencia a analizar tan caracteristica de la escolastica
tardia de la Edad Media, se perdio la espontaneidad del camino espiritual y se tendid a prescindir de
la etapa final de la lectio, el descanso en Dios — el propdsito de las otras etapas-. Se esperaba que se
hiciera lectura espiritual y meditacién discursiva durante un nimero x de afios, si alguno llegaba a
ser un anciano — o tal vez en el lecho de muerte — podia esperar una experiencia de contemplacién.
Pero de hecho raramente o nunca se esperaba y, por tanto, no se daban pasos a fin de prepararse pa-
ra ello. Como consecuencia, se identific cada vez mas como una forma de oracién que correspon-
dia exclusivamente al claustro — y ni siquiera alli era comun -. Se habia roto el vinculo integral entre
la lectio y la contemplacion.

Hay que restablecer ese vinculo. Las dos préacticas crecieron como una en la tradicién cris-
tiana y se alimentan organicamente una a otra. La experiencia de descanso en Dios cuando la lectio
nos lleva a la contemplacién nos invita a hacer surgir y curar al inconsciente. Esto, a su vez, prepara
el camino para que escuchemos y respondamos al Evangelio en niveles de nuestro ser cada vez mas
profundos.



28

6. VOLUNTAD E INTENCION EN LA ORACION CENTRANTE

San Juan de la Cruz escribié: “El Padre habl6 una sola palabra desde toda la eternidad y la dijo
en silencio, y es en el silencio donde la escuchamos”. Esto sugiere que el silencio es el primer len-
guaje de Dios y que todos los demas lenguajes son traducciones pobres. EI método de la oracion
centrante y las demas practicas tradicionales son formas de afinar nuestro aparato receptivo a fin de
que podamos percibir la palabra de Dios que se comunica a nuestro espiritu y a nuestro ser mas in-
timo con una simplicidad cada vez mayor.

La préctica de la oracién centrante, pues, no es contemplacion en el sentido estricto del término,
sino una preparacién para ella. En el sentido amplio del término, se podria decir que es el primer
peldafio en la escala de la oracién contemplativa. Normalmente no sabemos cuadndo nuestra oracion
se convierte en contemplacion en el sentido estricto. Sélo sabemos que nos movemos en esta direc-
cién por nuestra practica y que el espiritu se dirige hacia nosotros (véase el diagrama 1). A medida
gue nuestra practica se hace mas habitual, la accion de los dones espirituales de la sabiduria y el en-
tendimiento se hace méas poderosa y gradualmente asume nuestra oracién, capacitandonos para des-
cansar habitualmente en la presencia de Dios. Durante la oracion no se tiene necesariamente esta
experiencia, pero sus efectos se experimentan en la vida cotidiana. Esperar en Dios en la practica de
la oracion centrante fortalece nuestra capacidad para el silencio interior y nos hace sensibles a los
movimientos delicados del Espiritu en la vida diaria que llevan a la purificacion y a la santidad.

En esta practica nuestra actividad desempefia un papel, pero esa actividad es extraordinariamen-
te moderada. Nuestra contribucion comienza siendo casi imperceptible. La practica principal en la
oracion centrante es elegir una palabra que representa nuestra intencion de consentir a la presencia y

la accién de Dios dentro de nosotros — podria ser “Dios”, “Abb4”, “Jesus”, “paz” o alguna otra pa-
labra — y retornar a esa palabra cada vez que sentimos que nuestra intencién se vuelve confusa.

La oracion centrante es probablemente la mas receptiva de las practicas destinadas a facilitar el
movimiento hacia la contemplacion. ¢Qué quiero decir con “receptiva”? En el diagrama 2 se repre-
senta nuestra actividad en la oracidn centrante en un extremo de un continuum en el que se mues-
tran varias practicas receptivas y de concentracion en una escala. La oracidn centrante no es una
practica de concentracion ni un ejercicio de atencion. Es un ejercicio de intencién. Es nuestra vo-
luntad, nuestra facultad de eleccién, lo que estamos cultivando. La voluntad es también nuestra fa-
cultad de amor espiritual que es primariamente una eleccion. Puede estar acompafiada por senti-
mientos de amor, pero no los requiere. EI amor divino no es un sentimiento. Es una disposicion o
actitud de permanente entrega de nosotros mismos e interés por lo demas similar al interés que Dios
tiene por nosotros y por todo ser vivo.

Notese que la oracién centrante es una aceptacion no solo de la presencia de Dios, sino también
de la accién de Dios. Hay que comprender nuestra experiencia durante un periodo de oracion (y
también fuera de él) en el contexto de nuestra relacion con el Espiritu que es primariamente terapéu-
tica. ¢Por qué? jPorque estamos enfermos! Si pensamos que estamos bien y experimentamos esta
actividad medicinal (el término tradicional es “purgativa”), podriamos llevarnos una gran sorpresa.
En ocasiones, en lugar del reposo bienaventurado que podriamos esperar por descansar en Dios, en-
contramos movimientos turbulentos de nuestro inconsciente, incluidas emociones fuertes e incluso
lagrimas. Nuestra confianza creciente nos permite verlo como parte del proceso y someternos a él.
Algunos medicamentos pueden ser dolorosos, no porque éste sea el deseo del médico, sino porque
nuestra enfermedad requiere un remedio severo.



Diagrama 1

EL DINAMISMO DE LA ORACION CENTRANTE

(Como evoluciona graduaimente hacia la contemplacién bajo la inspiracién del
Espiritu Santo.)

P “Actividad del Espiritu Sfllllo
que acliva nuestra oracion y
responde a nuestra apertura a
los movimientos divinos, tanto

i consoladores como purificadores.
Mezcla de nuestra accion y de ¢ P

la accién del Espiritu. A veces
predomina una. A veces la
Actividad simplificada de olra.

la oracién centrante: con-

sentir a la accién de Dios y

entregarse al Espiritu.

Diagrama 2

METODOS DE ORACION QUE PREPARAN
PARA LA CONTEMPLACION

De mayor concentracion

Meditacién
Veneracion  discursiva.

— deiconos  rosario, via
Mis . - - go;nposmoncs Crus‘is.
s receptivos _. Oracién e lugar elcélera
P fectiv: (imdgenes)
— alectiva
p—

Oracién de  (multiplicacion

Jests d iraci
L § deaspiraciones)
Oracidn (aspiracién
zen inic.
. n tnica)
Orac!nn cristiana
afectiva
.. simplificada
La oracién

centrante

La voluntad desarrolla el h&bito de entregarse a la presencia y la accién crecientes de Dios. En-
tretanto, también la influencia del Espiritu es cada vez mayor en nuestra oracion. Podriamos imagi-
narnos que viene hacia nosotros como en el diagrama 1. A medida que se profundiza nuestra practi-



30

ca de la oracion centrante, hay una interaccién en la que a veces predomina nuestra actividad mode-
rada y en otras ocasiones la del Espiritu.

En esta Gltima experiencia podriamos encontrar lo que santa Teresa de JesUs describe en Casti-
llo interior como los estados de oracion, a saber, oracién infusa, la oracion de quietud, la uniény la
unién plena. Son niveles de asimilacion de las facultades percibidos por el que los recibe como la
actividad de la presencia divina. En esas situaciones somos conscientes de la accién de Dios en ma-
yor o menor medida. No obstante, la accion divina puede estar igualmente presente en un nivel méas
intimo, en realidad tan intimo que las diferentes facultades no pueden interpretarla o traducirla en
experiencia.

Que recibamos el consuelo espiritual de la oracion de quietud o que estemos completamente in-
corporados a Dios en la oracién de union no quiere decir que seamos santos. Puesto que la accion
del Espiritu es terapéutica, podria significar que estamos tan enfermos que necesitamos una aten-
cién especial. De modo que no deberiamos hincharnos por esas cosas. Por otra parte, tampoco les
oponemos resistencia, porque podrian ser justamente lo que necesitamos para nuestra curacion. En
la terapia profunda lo primero que tenemos que hacer a fin de ser curados es experimentar la trans-
ferencia con el terapeuta. Este es un proceso emocional misterioso en el que nos identificamos con
el terapeuta y transferimos a esa persona nuestra relacion con figuras de autoridad de los primeros
afios de vida. Entonces el terapeuta puede reflejar la aceptacion que quiza no sentimos siendo nifios.
Esta aceptacion puede curar la privacion emocional de pensar que no somos dignos de ser amados.
Como somos personas fragiles, necesitamos la experiencia de otra persona que nos acepte comple-
tamente en el nivel emocional. De lo contrario, es dificil tener una identidad personal plena o, como
dicen los psicélogos, un yo fuerte, esto es, provisiones valiosas para el camino espiritual.

Es este yo, a pesar de la gran cantidad de heridas que permanecen desde los primeros afios de
vida, lo que ofrecemos a Dios. Algunas personas se han visto tan despojadas que tienen la convic-
cion emocional no sélo de que no son dignas de ser amadas, sino de que son un error. Esa es la
fuente de la enfermedad del odio a nosotros mismos, epidémica en nuestra cultura. Es necesario cu-
rar esta enfermedad en cierto grado para que se pueda realizar el camino espiritual, porque éste es la
entrega de nosotros mismos y de nuestra identidad personal. Si no tenemos un yo o una identidad
personal, no sabemos qué dar.

La afirmacion del consuelo espiritual y los periodos de paz y refrigerio son una suerte de trans-
ferencia con Dios. Entonces Dios refleja la aceptacion y la afirmacion que quiza nuestros padres,
consciente o inconscientemente, nos negaron en los primero afios de vida por causa de los dafios
que ellos sufrieron en su primera infancia. Si podemos superar el odio a nosotros mismos y las heri-
das de los primeros afios de vida, podremos prestar una contribucion importantisima a la proxima
generacion. Lamentablemente, los padres no suelen descubrir ordinariamente sus errores hasta des-
pués de que los nifios han crecido. Mas, por favor, no hay que tener sentimientos de culpa en este
momento, porque este drama se comenzd a representar desde Adan y Eva. Asi es la condicién
humana. La respuesta correcta es aceptar nuestros fracasos, trabajar con ellos y tratar de superarlos.
Este proceso realista es un aspecto importante del camino espiritual. Los descubrimientos psicolo-
gicos modernos pueden ser Utiles en nuestra comprension de lo que es realmente la condicion
humana desde una perspectiva de diagndstico. Es una patologia.

A medida que el Espiritu se hace predominante en nuestra oracion, el uso de la palabra sagrada
o del simbolo sagrado durante el tiempo de la oracion centrante se vuelve cada vez menos necesario
0 importante. Mientras descubrimos que nos sentimos atraidos por pensamientos o sentimientos que
pasan por el nivel de nuestra memoria 0 imaginacion, usamos libremente la palabra sagrada no para
apartar los pensamientos, sino para reafirmar nuestra intencion original de consentir a la presencia



31

de Dios. Algunas personas que estan orientadas visualmente prefieren usar un simbolo sagrado co-
mo una imagen de que descansan en los brazos de Dios o de que se encuentran bajo la mirada de
amor de Dios. Seguir el ritmo de la respiracion es otra practica, particularmente atractiva para los
que ya estan familiarizados con las practicas de respiracion en los métodos orientales de medita-
cién. No obstante, nétese una vez mas que en la oracion centrante no prestamos atencion a esos
simbolos sino que los usamos como la expresion de nuestra intencién. Al igual que sucede con la
palabra sagrada, los usamos para centrar la intencién, no como objetos de atencién y menos adn de
concentracion.

La palabra sagrada o el simbolo sagrado son semejantes al foco de una videocAmara. Si estoy
tomando una panoramica de una audiencia, tendré que ajustar el objetivo para captar a los que estan
delante, pero veré borrosos a los que se encuentran en el centro. Para tomar una panordmica de los
que estan en el medio tendré que ajustar de nuevo el objetivo a fin de enfocarlos bien, habré de
hacerlo una vez més para los que se encuentran més a tras.

En la analogia anterior hablamos sobre claridad fisica, pero aqui estoy pensando en un contexto
diferente. El proceso de enfoque al que sirve la palabra sagrada no es el de enfocar un rostro, objeto,
o simbolo particular en la imaginacidn, sino enfocar nuestra intencién cuando se vuelve borrosa. La
intencidn es el factor mas importante en toda préactica de oracion contemplativa, pero especialmente
en la oracidn centrante, en la que nuestra Unica actividad consiste en mantener nuestra intencion de
consentir a la presencia y la accion de Dios durante el tiempo de oracion.

La intencion se vuelve confusa cuando la atraccion por — o la aversion a — algin pensamiento,
sentimiento o impresion nos empujan de nuevo a nuestro nivel de conciencia ordinario. Ordinaria-
mente esto sucede porque ese pensamiento ha estimulado uno de los programas emocionales para la
felicidad en el inconsciente. Todos los tenemos; son un legado de nuestra infancia. Incluso después
de que hemos rechazado conscientemente una actitud o conducta infantil por causa del Evangelio,
es posible que la influencia del programa emocional siga aln presente en el inconsciente — como,
por ejemplo, si uno ha realizado una gran inversién emocional en los simbolos de seguridad de una
cultura particular-. Quizas el dolor de nuestra inseguridad haya sido tan insoportable en los prime-
ros afios de vida que reprimimos en el inconsciente la memoria de la privacion. Pero el inconsciente
recuerda. Las emociones son energia y no desaparecen aungue sean reprimidas. Quedan almacena-
das en el cuerpo. El cuerpo es el almacén de la energia emocional que no es adecuadamente proce-
sada. Como resultado, uno bloquea el flujo sano de energia en el cuerpo y en el sistema nervioso.
Esto refuerza la necesidad compensatoria a fin de ocultar el dolor. Las adiciones son la forma dlti-
ma de distraernos del dolor emocional al que no estamos dispuestos a enfrenarnos.

Desde esta perspectiva el camino espiritual es una trayectoria en el crecimiento y la liberacion
de las fijaciones infantiles en niveles emocionales que se han convertido en causa de ruptura de
nuestra vida adulta y que interfieren en nuestras relaciones. EI camino es una forma de psicoterapia
divina en la que Dios trata de curarnos en todos los niveles, comenzando normalmente con el cuer-
po y las emociones.

Para cada uno de los niveles de intensidad emocional hay un conjunto correspondiente de co-
mentarios casi interminables grabados previamente en nuestra memoria. Cuando se suscita una
emocién fuerte nos vemos instantaneamente acosados por una oleada de comentarios, y todos ellos
nos apartan cada vez mas de la paz, la calma y el despojo que requiere la contemplacién. Por eso
necesitamos tener un foco u objetivo cuando nuestro consentimiento a la presencia y la accion de
Dios comienza a volverse borroso porque los pensamientos que pasan por la superficie de nuestra
consciencia estimulan los programas que hay en nuestro inconsciente. En la terminologia de la ora-



32

cién centrante comparamos esos pensamientos a barcos que navegan por la superficie de un rio
(véase el diagrama 3).

Diagrama 3 3
EL RIO

{Como metifora de la conciencia humana)

La corriente de la conciencia se parece a
un rio que va hacia ¢l mar. La superficie
del rio equivale a ese nivel de conciencia
al que solemos prestar atencion en la
vida diaria. Las percepciones de 1os
sentidos, los sentimientos, las imdgenes,
los recuerdos, las reflexiones y los
comentarios pasun por la superficie de
nuesira conciencia como los barcos en
un rio. Este es ¢l nivel de conciencia
Nivel de conciencia ordinario ordinario.

El rio equivale al nivel de conciencia
espiritual. Al practicar un método de
oracién como la oracion centrante la
menie estd menos dominada por los
acontecimientos CxIEMos y nuestras
reacciones emocionales ante ellos. Por
medio del cultivo de nuestras facultades
cspirituales de intuicion y voluntad-hacia- -
Dios, comenzamos a experimentar ¢l
despertar de la atencién espiritual.
\_ Nivel de conciencia ordinario
~ £
~ /

Nivel de conciencia espirinial

—| La profundidad del rio cquivale al
verdadero yo y la presencia divina,
Nivel de conciencia ordinario »| lafuente de la que brota nuestra vida
N en wdo momento.
Nivel de conciencia espiritual

N\ \ch‘ud«m yo Y, /

N o/
Presencia divinag

No es nuestra atencion la que tenemos que ajustar, porque la atencidn es secundaria en la ora-
cién centrante. No prestamos atencidn a un pensamiento o a un objeto particulares, ni siquiera a la
palabra sagrada, como seria el caso de un tipo méantrico de oracion. Nuestra atencion es una cons-
ciencia general y cordial de la presencia de Dios. La obra real de la oracion centrante es consentir a
la presencia de Dios y dejar de prestar atencion al momento presente con su contenido psicolégico.
Si un pensamiento o un sentimiento suscitan programas inconscientes junto con los comentarios de
éstos, entonces, antes de “subir al barco”, retornamos a la palabra sagrada. Con tiempo, paciencia y
muchos fracasos, desarrollamos el habito de liberarnos pronto de pensamientos — no pensando sobre



33

el hecho de que estamos pensando, sino simplemente retornando siempre suavemente a la palabra
sagrada-. Si nos encontramos en un barco, desembarquemos. No tendriamos que recriminarnos a
nosotros mismos, ni suspirar, ni enojarnos por haber tenido un pensamiento. Toda reflexion de este
tipo es otro pensamiento, otro barco.

Esta oracion se recomienda como oracion de gran simplicidad, una simplicidad caracteristica de
la nifiez, que consiste en hacernos presentes en el momento presente y olvidarlo que ha sucedido an-
tes. Este es el motivo por el que los cambios de estado de &nimo de los nifios son tan sorprendentes.
Pasan del Ilano a la risa en un instante. EI consentimiento de retornar a la palabra sagrada es toda la
actividad que se requiere en la oracion centrante. Todos los analisis, comentarios, sentimiento de
culpa o recriminaciones distraen mas que el pensamiento original. Es posible que el pensamiento
original haya sido un plan para el futuro o un recuerdo. No es tan efectivo para sacarnos del silencio
interior como un sentimiento o un pensamiento cargado de emocién como, por ejemplo, la vergiien-
za 0 el sentimiento de culpa.

En esta oracion hemos de desarrollar una cierta aceptacion gozosa de nuestros pensamientos.
No podemos evitarlos. Si pudiéramos, seriamos ya perfectos en la contemplacién. Supongo que si
éste fuera el caso, no estarias ahora leyendo este libro. Si eres como el 99,9 por ciento de la raza
humana, éste es un proceso que requerira cierto tiempo y es posible que ni siquiera se complete en
esta vida.

La oracion contemplativa es una especie de purgatorio. En la teologia catdlica el purgatorio es
un estado en el que completamos el camino hasta la unién divina en la otra vida si no lo hemos con-
cluido en ésta. Todo pequefio progreso significa un beneficio enorme para nosotros y para todos los
demas seres humanos. Encontramos que este camino es realmente la contribuciéon mayor que pode-
mos hacer a la familia humana. Este camino no implica Gnicamente lo que sucede en la oracién;
mas bien lo que sucede en la oracion nos capacita para vivir la vida diaria como una continuacién
del proceso de purificacion. Los altibajos de la vida diaria, incluida su propia cotidianidad, son el
ambito en que tiene lugar el camino cristiano. Dios es solidario con nuestra vida y nuestra muerte
tal como son. La perfeccion no consiste en sentirnos perfectos o en ser perfectos, sino en hacer lo
que se supone que hemos de hacer sin notarlo: amar a las personas sin pedir nada a cambio. Senci-
Ilamente hacerlo.

LINEAS DIRECTRICES PARA LA ORACION CENTRANTE
1. Elige una palabra sagrada como simbolo de tu intencién
de consentir a la presencia y la accion de Dios dentro de ti.

2. Siéntate comodamente y con los 0jos cerrados, sosiégate
brevemente e introduce silenciosamente la palabra sagrada
como simbolo de tu consentimiento a la presenciay a la
accion de Dios dentro de ti.

3. Cuando tengas conciencia de pensamientos, retorna siempre
suavemente a la palabra sagrada.

4. Al final del periodo de oracién, permanece en silencio con los
0jos cerrados durante unos minutos.




34

En suma, usamos la palabra sagrada s6lo como un objetivo a fin de clarificar plenamente nues-
tra intencion, siempre que, a causa de la debilidad de la naturaleza humana y del hecho de que los
programas emocionales para la felicidad en el inconsciente siguen aun vivos, necesitamos algin
medio para retornar a nuestra intencion original — esto es, consentir a la presencia y la accion de
Dios dentro de nosotros- Si practicamos regularmente, desarrollamos una cierta facilidad para dejar
de prestar atencion a los pensamientos rapidamente. Entonces entramos en la nube del no saber, que
se desarrolla por medio de la repeticién de pequefios actos de consentimiento. Esto significa que
hemos desmontado suficientemente los programas emocionales, de modo que estamos alerta cuando
nos molestan y podemos retornar a nuestra intencion original mucho antes y, de hecho, sin retornar
necesariamente a la palabra o al simbolo sagrado.

El movimiento establecido al introducir la palabra sagrada como el simbolo de nuestra inten-
cién de estar abiertos a la presencia y la accién de Dios nos lleva poco a poco al nivel espiritual de
nuestro ser o, si usamos otra analogia, a una atencion general al propio rio de la concienciay noalo
que pasa por la superficie del rio. La palabra sagrada es simplemente el simbolo de nuestra inten-
cionalidad. Por consiguiente, no hay una palabra especial que sea mejor que otra, pero deberiamos
evitar algunas palabras porque provocan una asociacién de ideas y la tendencia a pensar sobre otros
temas. En esta oracién desarrollamos la capacidad de esperar en Dios con la atencion del amor. El
caracter cordial se expresa con la fidelidad a la practica y la paciencia en el proceso.



35

7. EL SIMBOLO SAGRADO COMO UN GESTO DE CONSENTIMIENTO

Como hemos visto en el capitulo anterior, podemos comparar nuestra conciencia con un rio, y
nuestros pensamientos con barcos que navegan por su superficie. La superficie del rio representa
nuestro nivel psicoldgico ordinario de conciencia. Mas un rio también tiene sus profundidades, y asi
sucede también con nuestra conciencia. Junto al nivel psicolégico ordinario de conciencia, esta el
nivel espiritual de conciencia en el que nuestro entendimiento y nuestra voluntad funcionan a su
modo de una forma espiritual. Mas profunda ain, o mas “centrada”, es la inhabitacién divina en la
que la energia divina esta presente como la fuente de nuestro ser e inspiracion en todo momento
(véase el diagrama 4). El esfuerzo personal y la gracia se encuentran en la parte mas central o inter-
ior de nuestro ser, que los misticos llaman el “fundamento del ser” o la “cima del Espiritu”.

Diagrama 4

NIVELES DE CONCIENCIA

Nivel de conciencia ordinario

Conciencia espiritual

Presencia
divina

Muchos métodos de meditacion utilizan “palabras sagradas”, pero éstas se emplean de formas
diferentes, y apuntan a niveles diferentes de conciencia.

La palabra sagrada es un gesto del consentimiento de nuestra voluntad espiritual a la presencia
de Dios en nuestro ser mas intimo. La palabra aparece en nuestra imaginacion, pero no ejerce una
funcion directa, tranquilizadora, en el nivel de nuestra corriente de conciencia ordinaria. Por el con-
trario, sélo expresa nuestra intencién, la eleccion de nuestra voluntad de abrirnos y entregarnos a la



36

presencia de Dios. Esta es la diferencia entre la oracion centrante y la practica que utilice alguna
forma de atenci6n, como mirar una vela, repetir un mantra o construir alguna imagen. Por eso no
tenemos que repetir la palabra sagrada continuamente. Sélo la empleamos para mantener nuestra in-
tencion de fe y amor hacia Dios. Mientras los pensamientos pasen como barcos sobre la superficie
del rio sin atraer nuestro deseo ni causar una aversion, no necesitamos retornar a la palabra sagrada.
En esos casos no hay una interrupcion en la orientacién de nuestra intencion hacia Dios.

Cuando consentimos a la presencia y la accion de Dios usando la palabra sagrada como un sim-
bolo de nuestra intencion, este movimiento de nuestra voluntad se manifiesta con gran delicadeza
en nuestra imaginacion. No es necesario articular la palabra cuidadosamente. Tampoco se analiza ni
se reflexiona sobre ella. Es simplemente un gesto o un simbolo. Comenzando por uno de los senti-
dos externos (podemos usar también una mirada sagrada o la respiracion), pasamos al nivel espiri-
tual y a los sentidos espirituales, que son analogos a los sentidos externos. La palabra sagrada pro-
cede del corazén y reverbera en la imaginacion s6lo momentaneamente, mientras que un mantra o
un proceso de concentracion tienen la funcion de retardar el flujo de los pensamientos.

La funcion primaria de la palabra sagrada no consiste en rechazar o en reducir los pensamien-
tos. Es mas bien expresar nuestra intencién de amar a Dios, de estar en la presencia de Dios y de
someternos a la accion del Espiritu durante el tiempo de oracién. Sélo necesitamos retornar a nues-
tro simbolo sagrado cuando uno de los barcos no se limita a pasar, sino que nos atrae 0 nos repele.
La razdn es simple: cuando nos sentimos atraidos por un pensamiento particular, hemos comenzado
a perder la pureza de nuestra intencién general cordial de estar en la presencia de Dios.

La palabra sagrada, como hemos visto, es como el objetivo de una camara, pero no enfoca una
imagen sino nuestra intencién. Al comenzar nuestra oracion dirigimos nuestra atencion general cor-
dial hacia Dios, pero no hay ningln contenido. Por este motivo quizas a algunos les resulte dificil
sentirse a gusto al principio con esta practica. Dejamos que pasen todos los pensamientos particula-
res sin excepcion, independientemente de si son agradables o dolorosos o de si nos aportan consuelo
espiritual o un bombardeo de ideas y sentimientos. Ocasionalmente, si somos bombardeados por un
asedio particularmente duro desde el inconsciente, puede resultar dificil o imposible retornar a la
palabra sagrada. Entonces, simplemente permanecemos en ella, y el propio dolor pasa a ser nuestro
simbolo sagrado. Esta entrega es un consentimiento mas profundo adn a la presencia y la accién de
Dios dentro de nosotros. Abordaremos de nuevo este tema en el capitulo 8.

Todos lo métodos que llevan a la contemplacion pretenden en mayor o menor medida evitar el
proceso del pensamiento. La razon es que nuestro proceso de pensamiento tiende a reforzar nuestro
proceso adictivo — nuestro frenesi por “captar algo” del mundo exterior a fin de alimentar nuestras
compulsiones o enmascarar nuestro dolor-. Si somos capaces de descansar (nicamente sobre la base
regular durante veinte o treinta minutos sin pensar, comenzamos a ver que N0 Somos nuestros pen-
samientos. Tenemos pensamientos, pero N0 somos nuestros pensamientos. La mayoria de las perso-
nas sufren porque piensan gque son sus pensamientos y si sus pensamientos son inquietantes, doloro-
sos 0 malos, permanecen apegados a ellos. S6lo con que dejaran de pensar por un momento cada
dia como disciplina, comenzarian a ver que no tienen por qué ser dominadas por sus pensamientos.

Recordemos que el término pensamiento en nuestra exposicién de la oracién centrante incluye
no sélo conceptos e imagenes, sino sentimientos, impresiones de los sentidos internos y externos, e
incluso sensaciones espirituales. Toda percepcion cae bajo la categoria de “pensamientos”.

Los diversos métodos que preparan para la contemplacién hablan a la psique de maneras dife-
rentes. Si miramos a todo el espectro de estas variadas formas de preparacion, podemos ver que
abarcan desde los métodos receptivos hasta los métodos de concentracion. Un método de concen-



37

tracion seria aquel en el que hacemos todo el trabajo o gran parte de él — es decir, cuando repetimos
constantemente un mantra, nos concentramos en nuestra respiracién, miramos a una vela o a un ob-
jeto semejante, mantenemos una cierta postura o pensamos acerca un koan zen (un enigma sin solu-
cién)-. En un método receptivo como la oracion centrante no hay un intento de centrar la atencién.
Nuestro esfuerzo es minimo.

Algunos métodos hacen mas hincapié en la concentracién, otros son mas receptivos (véase el
diagrama 2 en el Cap. 6). En el zen hay una préctica particular que es muy proxima a la oracion
centrante, porque el que la realiza Gnicamente se sienta en la postura prescrita, sin prestar atencion a
los pensamientos. Mantener la postura, al menos al comienzo, exige cierto esfuerzo. La oracién cen-
trante, que ni siquiera requiere otra postura que no sea “relajados pero alerta”, es el modo receptivo
mas profundo posible.

Es la intencionalidad lo que distingue la oracién centrante de otras formas de oracién. La dife-
rencia entre la atencion y la intencion es una distincion dificil para quienes no hacen oracion cen-
trante. Ven las semejanzas externas entre la oracion centrante y otras formas de meditacién y pien-
san que tienen que ser iguales.

En la oracion centrante ni siquiera prestamos atencion a los pensamientos que pasan. De hecho,
hacemos abstraccion de todo el nivel de nuestra conciencia psicoldgica ordinaria a fin de cultivar la
conciencia espiritual.

Todos comenzamos a vivir como una Gnica célula. Este es nuestro big bang personal, por asi
decirlo. Con todo, en esa Unica célula hay energia suficiente para sustentar todo el resto de nuestras
vidas. Llamémosla nuestro centro mas intimo o el fundamento divino de nuestro ser (véase el dia-
grama 4 en este mismo capitulo)). Desde este centro se despliega el verdadero yo y la manifestacion
correcta de esa energia. Sabemos que por razones de la condicion humana, no estamos en contacto
con nuestro verdadero yo. En respuesta al dolor que se podria remontar hasta la infancia, el naci-
miento, o incluso antes del nacimiento, como sugiere cierta practica terapéutica reciente, desarro-
Ilamos muy pronto en nuestra vida lo que se llama el falso yo, que reprime el verdadero yo y nos
oculta su potencial. Este falso yo interact(ia con nuestro entorno bajo la influencia del dolor y la au-
toproteccion con el resultado neto de que experimentamos que la mayor parte del tiempo nos encon-
tramos dominados por acontecimientos externos y por nuestras reacciones emocionales ante ellos.
El falso yo funciona cuando somos dominados por acontecimientos externos en lugar de actuar con
libertad.

Nuestra conciencia psicoldgica ordinaria es en cierto modo como ver una pelicula extremada-
mente interesante. Ser dominados por los acontecimientos y las reacciones emocionales ante ellos
es como ver una pelicula tan buena que nos identificamos totalmente con la trama o con alguno de
los personajes y nos olvidamos de que se trata de un filme. De un modo semejante, la mayor parte
del tiempo nos encontramos fuera de contacto con el nivel espiritual de nuestro ser y permitimos
gue los acontecimientos nos dominen en lugar de elegir qué hacer con ellos. Cuando operamos en
este proceso a través de la oracion centrante y reconocemos el dinamismo del inconsciente, nuestra
facultades espirituales y el verdadero yo son liberados. Esta experiencia relativiza nuestra inversion
emocional en simbolos de felicidad requeridos por el falso yo. La razon es que estamos comenzan-
do a experimentar la paz interior, que es la felicidad que realmente buscamos. En la practica de la
oracion centrante nos encontramos las mismas reacciones emocionales que teniamos antes, pero
ahora las notamos en lugar de reaccionar ciegamente ante ellas. Es esencial que aprendamos a reco-
nocer las tendencias de nuestro falso yo si queremos ser felices, porque sélo si las conocemos po-
dremos cambiarlas. No tenemos que analizarlas; solo tenemos que reparar en ellas y desecharlas.



38

A medida que se desarrolla la libertad interior, nos volvemos como los espectadores de una pe-
licula malisima que saben que se pueden levantar y marcharse en cualquier momento. También sa-
bemos que somos libres para quedarnos. Esta es la diferencia entre una practica espiritual que esta
actuando y otra que no ha comenzado todavia. En un proceso que no ha comenzado adn, continua-
mos permitiendo que nos dominen otras personas, las circunstancias y los dinamismos interiores
gue quedaron establecidos en los primeros afios de vida y sobre los que no tenemos control. Cuando
comenzamos a practicar, sabemos que hemos de ser duefios de esos dinamismos interiores a fin de
superarlos, convertirnos en nuestro verdadero yo y manifestar todas las posibilidades creativas que
Dios nos ha dado. Cuando nos damos cuenta de ello, comenzamos a actuar desde nuestro centro. El
efecto principal de la oracién centrante es vivir desde nuestro centro. Naturalmente, esto no signifi-
ca que no interactuemos con el mundo. Por el contrario, interactuamos mejor que antes porque no
nos defendemos de las personas o de las circunstancias tal como éstas se despliegan. La oracion
centrante, pues, no es Unicamente un método de oracidn, sino que inicia un proceso que implica la
respuesta de todo nuestro ser al Evangelio y sus valores.



39

8. LA SICOLOGIA DE LA ORACION CENTRANTE

Durante siglos el gran modelo de crecimiento espiritual en la tradicion cristiana ha sido la
amistad de Cristo. La amistad es un paradigma maravilloso porque sugiere confianza, amor y aper-
tura de uno mismo, todo lo cual crece a medida que la simpatia se convierte en amistad y en niveles
de compromiso mas profundos. No obstante, el paradigma de la amistad no incluye necesariamente
el aspecto de la enfermedad emocional, que es tan caracteristico de la amistad humana. Por supues-
to, la amistad de Cristo incluye la realidad de la debilidad y la necesidad humanas. Una caracteristi-
ca del amor es que reduce nuestras defensas. Cuando éstas caen, aparece la cara oscura de nuestra
personalidad. Un aspecto importante de una verdadera amistad es la disposicion a ayudarse mutua-
mente a procesar este material.

Aqui hay otro modelo que podria ser apropiado para nuestro tiempo, al menos para el mun-
do occidental, en el que tanta influencia ha dejado la sicologia contemporanea. A este paradigma de
crecimiento espiritual lo llamo “terapia divina”. Terapia sugiere un clima de amistad y la confianza
que un Terapeuta de primera categoria es capaz de inspirar mientras que, al mismo tiempo, pone el
acento en que llegamos a la terapia con varios problemas graves emocionales o mentales.

La raza humana en su conjunto es una especie enferma. Segin la tradicion de la Iglesia ca-
tolica, solo la bienaventurada Virgen Maria vino a la existencia y permanecié emocionalmente in-
maculada. La mayoria de las personas no son conscientes de su enfermedad o de hasta qué punto es-
tan enfermas. No tienen un diagnéstico adecuado de la condicién humana en general o de su propia
enfermedad en particular. Por eso no buscan el tipo de ayuda que necesitan a fin de recuperarse.

Uno de los grandes valores del programa en doce pasos de Alcohdlicos Anénimos es que
hace hincapié en la gravedad real de la enfermedad. Los participantes en Alcohélicos Anénimos sa-
ben que no son capaces de controlar su vida y que nunca seran capaces de ello hasta que no superen
los doce pasos. En realidad, la mayoria de los seres humanos padecen la grave enfermedad que Ann
Wilson Schaef llama “el proceso adictivo”- al menos el noventa por ciento de la poblacion del
mundo occidental, segln alguna estadistica reciente-. Personalmente nunca he encontrado a nadie
que pertenezca al otro dos por ciento. El proceso adictivo como término psicolégico corresponde a
lo que la teologia en la tradicion cristiana llama las “consecuencias del pecado original”, pero des-
arrollado con mayor detalle. El proceso adictivo se manifiesta, segin las circunstancias y la perso-
nalidad, en alguna de las muchas adicciones que se pueden tratar actualmente con diferentes pro-
gramas en doce pasos. La ventaja de ser adictos es que sabemos que nunca nos recuperaremos sin
ayuda. Lamentablemente, parece que el cristiano practicante medio, a causa de una minima respeta-
bilidad, no lo sabe. No lo reconocemos finalmente hasta que la adiccidn ha ido empeorando tanto
gradualmente que se destruye toda apariencia de funcionalidad. La cuestion practica para todos no-
sotros es: “¢Hasta que punto somos adictos?”.

Las consecuencias el pecado original son, segln la teologia tradicional, tres: ilusién, concu-
piscencia y debilidad de la voluntad. La ilusién significa que, aln cuando estamos irresistiblemente
programados para una felicidad sin limites de una forma inherente a la naturaleza humana, no sa-
bemos donde se encuentra la verdadera felicidad. La concupiscencia significa que buscamos la feli-
cidad en lugares equivocados o que buscamos excesiva felicidad en los lugares correctos. Y, final-
mente, si es que llegamos al punto de descubrir donde se encuentra la verdadera felicidad, nuestra
voluntad es demasiado débil para conseguirla.

¢Qué diferencia hay entre esta ensefianza y la proclamacién del primer paso del programa
en doce pasos de Alcohdlicos Andnimos, que dice “Mi vida es incontrolable™? Si aceptamos la doc-



40

trina tradicional de las consecuencias del pecado original, la libertad para controlar la propia vida
estd muy limitada. Toda la idea de la redencion descansa sobre la base del desvalimiento completo
cuando estamos alejados de la gracia de Dios.

Una vez que alcanzamos el fundamento del diagnoéstico, “mi vida es incontrolable”, no te-
nemos gue esperar a que todo fracase por completo para reconocer la gravedad de nuestra enferme-
dad. Podemos comenzar inmediatamente siguiendo una terapia preventiva destinada a curar las rai-
ces del proceso adictivo que se esta desarrollando antes de que se sequen completamente. El Evan-
gelio se dirige a la condicion humana tal como es. “Convertios” —ese Ilamamiento evangélico fun-
damental a comenzar el proceso de curacion- significa “cambiad la direccién en la que buscais la fe-
licidad”. Las diversas orientaciones para la felicidad que Ilevamos con nosotros desde los primeros
afios de vida ya no sirven. Nos estdn matando lentamente. Si respondemos a la invitacién a conver-
tirnos que el médico divino nos dirige con tanto amor, podemos comenzar a sacar partido enseguida
de la terapia divina.

La terapia, como hemos visto, implica tanto la relacién de amistad como la relacién de cu-
racién. La lectura del Evangelio desde la perspectiva de la psicoterapia contemporanea nos propor-
ciona un diagnostico detallado de la enfermedad. La oracion y la accién contemplativas — la vida
bajo la influencia directa de los siete dones del Espiritu (sabiduria, entendimiento, consejo, ciencia,
fortaleza, piedad y temor de Dios)- son el programa evangélico para la salud, la plenitud y la trans-
formacion humanas.

Muchas de las parabolas y de los dichos conservados de Jesus se dirigen fundamentalmente
a nuestros programas emocionales inconscientes para la felicidad, que nos destrozan porque plan-
tean exigencias cada vez mayores que no se pueden cumplir. Una persona dominada por una inver-
sion emocional en las necesidades instintivas de control, estima o seguridad absorbera en esos cen-
tros de energia magnética toda experiencia nueva y la interpretara desde su perspectiva. Si es satis-
factoria, hay un deleite temporal: si es frustrante el dolor se hace mayor.

¢Como nos hacemos adictos a estos programas por primera vez? Actualmente se sigue in-
vestigando sobre esta cuestion. Las religiones del mundo han elaborado diversas teorias de la crea-
cion para explicar por qué la condicién humana se experimenta universalmente como realidad gra-
vemente imperfecta. En nuestro tiempo la psicologia y las ciencias realizan sus propias contribucio-
nes. Los psicologos del desarrollo como Piaget y, mas recientemente, John Bradshaw han atribuido
la causa de los fracasos a la crianza parental y al dafio emocional experimentado en los primeros
afios de vida. En su libro The Ego and the Dinamic Ground (Suny Press, 1988) el psicélogo trans-
personal Michael Washburn plantea la hip6tesis de una represién del sentido de unidad con la fuen-
te de nuestro ser — lo que él llama el “Fundamento dindmico”- como el primer paso en el proceso de
desarrollo de una identidad personal separada, una represién que nos pone en camino en una bus-
queda desesperada de la felicidad que no puede tener éxito. Sea cual fuere la causa, en nuestra expe-
riencia adulta esta ausente la fuente de la verdadera felicidad. La conciencia de la presencia divina
es verdadera seguridad, verdadera afirmacion y verdadera independencia, pero esta presencia tran-
quilizadora y este sentido omnipresente de bendicion faltan en toda conciencia en proceso de desa-
rrollo.

Sin la presencia tranquilizadora de Dios se percibe el mundo como potencialmente hostil.
Puesto que la necesidad de felicidad es tan fundamental y tan fuerte, invertimos nuestras energias en
varios sustitutos desde una edad muy temprana. Nuestros programas para la felicidad buscan en va-
no compensar la ausencia del sentido de la presencia de Dios a medida que avanza el proceso de de-
sarrollo. El resultado neto de nuestros esfuerzos por reprimir el dolor emocional o por compensarlo
es la formacion del falso yo. El Evangelio nos invita a reconocer que el falso yo es una enfermedad
que tiene cura y aceptar a Cristo como el médico divino o, en el contexto de este paradigma, el Te-



41

rapeuta divino. El proceso de curacién es primariamente la obra de la oracién contemplativa que,
junto con las tareas de la vida diaria, constituye la terapia divina.

Veamos a qué llamo terapia divina para ver si responde verdaderamente a la enfermedad de
la condicién humana y a su diagndstico, tanto teoldégico como psicoldgico. Consideremos la oracién
centrante como un punto de despegue y ampliémoslo hasta incluir varios afios de practica regular.
Cuando la oracion centrante se hace habitual, cada vez esta mas dominada por los dones contempla-
tivos del Espiritu Santo: ciencia, entendimiento y sabiduria. Cuando hacemos oracién, nuestra expe-
riencia psicoldgica es en cierto modo semejante a la representada en el diagrama 5 (recuérdese que
consideramos de un modo “telescdpico” el efecto acumulativo de varios afios de practica en un solo
periodo de oracion). Cuando introducimos la palabra sagrada, iniciamos un movimiento circular con

Diagrama 5

LOS CUATRO «MOMENTOS» DE LA
ORACION CENTRANTE

{Representan el dinamismo psicolégico de varios afios de prictica, pero también es
posible experimentarlos en un solo periodo de oracién.)

Primer momento
PALABRA SAGRADA
(comicnzo de la oracién)

Mayor
libertad
inferior

Barcos gue

Aot en la

et ficie el
superficie de
fu conciencia

Nivel de concicncia
ordinario

Nivel de conciencia

. espiritual
n&::g::?n Segundo
EVACUACION Drél;r_n:l\:tgo

{de emociones

| (sentido de
¥ pensamientos

la presencia

primilivos y de Dios

relomo a la paz h
palabra silencio
sagrada) Presencia hter

divina interior)

Tercer momento
DESCARGA
{como resultado del descanso profundo del cuerpo, de la
mente y del espiritu, los mecanismos de defensa se relagan y
el material emocional no digerido de los primeros afos de’
vida emerge del inconsciente en ocasiones en forma de un
bombardeo de pensamientos o de emociones primitivas)

Nota: Cada ciclo de los cuatro momentos comienza en un nivel més préximo al cen-
tro (presencia divina) porque en el proceso se han ido evacuando obsticulos en
la forma de basura emocional reprimida. Asi, la purificacién del inconsciente
continia hasta que se descubre la unién divina,

cuatro momentos principales. El primer momento es aquel en que introducimos la palabra sagrada
(o la mirada o la respiracion sagradas) como simbolo de nuestro consentimiento a la presencia y la



42

accion de Dios dentro de nosotros y delicadamente establecemos una actitud de esperar al Sefior
con la atencién del amor. Al principio es posible que haya una experiencia de pensamientos sin li-
mites que llenan nuestra conciencia. Cuando hemos estado practicando durante varios afos, ésta
normalmente se transforma muy pronto en un profundo sentido de quietud, refrigerio o descanso.
Este es el segundo momento en el movimiento circular de la oracién centrante. “Descanso” es el
término que indica una amplia variedad de impresiones psicoldgicas como, por ejemplo, paz, silen-
cio interior, contento, un sentido de retorno al hogar, de bienestar y, por encima de todo, de la pre-
sencia de Dios.

Supongamos que este descanso es tan profundo que, en un cierto momento, durante la ora-
cidn, son pocos o ninguno los pensamientos que pasan. O que tenemos un vigoroso sentido de la
presencia de Dios. La experiencia de descanso profundo, acumulativa porque nos estamos refirien-
do a un periodo de un afio o dos de préctica, hace automéaticamente que el cuero descanse y, de
hecho, que descanse mas que en el suefio.

La sensacion de descanso profundo, especialmente cuando implica un profundo
sentido de la presencia divina, lleva a una suerte de transferencia psicoldgica con Dios. Es decir,
Dios se convierte en el Terapeuta en el sentido psicoanalitico en que buscamos un terapeuta que nos
dé confianza y el amor que, a nuestro parecer, no recibimos siendo nifios de otra persona importante
como, por ejemplo, uno de los padres. Proyectamos en el terapeuta - que refleja la aceptacion que
no experimentamos adecuadamente en la infancia - el dolor del rechazo, que las emociones han al-
macenado en el inconsciente y gque es activado de nuevo por cada nuevo rechazo sufrido en la vida.
Esto cura las heridas emocionales de una forma en que no puede hacerlo ninguna reflexion teol6gi-
ca. Las emociones no obedecen a la razén. Necesitan seguridades en el area y en la medida en que
se sienten despojadas. Casi todos tenemos un residuo de dolor emocional por el afecto y la seguri-
dad que necesitdbamos como nifios y de los que nos sentimos privados.

El descanso profundo no es solo el resultado de la libertad de apegos o aversiones a pensa-
mientos, sino también la sensacién de ser aceptados y amados por el misterio divino que sentimos
dentro de nosotros y que la doctrina cristiana llama inhabitacién divina. En otras palabras, nuestra
conciencia de la presencia divina comienza a despertar de nuevo.

El descanso se hace méas profundo a medida que crece nuestra confianza en Dios y las dudas
emocionales sobre nuestro propio valor, impresas en nosotros en los primeros afios de vida por dife-
rentes rechazos o competencia excesiva con otros hermanos, comienzan a mitigarse. Debido a que
el descanso es tan profundo, el cuerpo reposa, como nunca antes lo habia hecho. EI cuerpo es el al-
macén del dolor emocional de los primeros afios de vida, asi como también de las consecuencias de
tratar de hacer frente a ese dolor con mecanismos de defensa como la represion y la actividad com-
pensatoria. Como resultado se comienza a debilitar el campo arado de los mecanismos de defensa
en torno a las malas hierbas emocionales de la vida, revive la extraordinaria capacidad del cuerpo
para la salud y la psique comienza a liberar sus materiales de desecho. Nuestra conciencia durante
la oracién se convierte en un canal de evacuacion similar a los canales de evacuacién del cuerpo fi-
sico. Entonces la psique comienza a vomitar material emocional no digerido durante la vida en lo
que se podria llamar un ataque de “nausea psiquico”. Los primeros traumas emocionales nunca se
habian digerido, integrado o evacuado plenamente porque como infantes y nifios no podiamos arti-
cular nuestro dolor. No podiamos hablar todavia o, si es que podiamos, no teniamos el lenguaje o el
coraje necesarios para expresar lo que sentiamos. Quiza las experiencias emocionales no articuladas
traumatizantes fueron empujadas hasta el inconsciente donde su energia permanece. Las emociones
son energia. Sélo es posible hacer que se desvanezcan reconociéndolas o articulandolas.



43

A este tercer momento del movimiento circular de la oracion centrante lo Ilamo “la descar-
ga del inconsciente”. “Descarga” se refiere a la experiencia de ndusea psiquica que tiene lugar en la
forma de bombardeo de pensamientos o sentimientos que se presentan a nuestra conciencia sin nin-
guna relacién con el pasado inmediato. Esta falta de conexidn con la fuente de pensamientos y sen-
timientos dolorosos es lo que los identifica como procedentes de nuestro inconsciente. La evacua-
cién de este material primitivo es el cuarto momento del circulo. Si hemos cargado con este dolor
emocional durante veinte o treinta afios (0 mas), el proceso de evacuacion puede ser extremadamen-
te doloroso, pero si estamos preparados para ello por la disciplina de una practica diaria como la
oracion centrante, entonces la confianza en el Terapeuta divino nos permite controlarlo. Sélo tene-
mos que aguantar la turbulencia; cuando es posible retornar a la palabra sagrada, volvemos a ella y
comenzamos el proceso circular una vez mas.

En algunas personas este proceso de descarga puede tener lugar inmediatamente después de
comenzar la oracién centrante, pero ordinariamente no sucede de un modo espectacular. Parece que
el Espiritu comienza desde el exterior y va transformando el interior. Pero si hay un estimulo exte-
rior, tal vez el proceso sea mas inmediato e intenso. Es posible que una tragedia, un accidente o una
psicoterapia hayan liberado este material de forma que esté cerca de la superficie de nuestra con-
ciencia. En este caso, un unico periodo de oracién centrante podria proporcionar suficiente descanso
para que este material rompiera nuestra defensa y se hiciera plenamente conciente. Jesus hace mu-
cho hincapié en el Evangelio en el hecho de que el reino de Dios actua precisamente en circunstan-
cias que son inaceptables desde nuestro punto de vista. De la misma manera que Jesus ofrecid su
amistad a los marginados de la sociedad, asi también nos ayuda en estos momentos de descarga psi-
coldgica y trata de alentarnos a fin de que comprendamos que lo que ha llegado a la conciencia es
para nuestra curacién y que el hecho de verlo no producira nuestra muerte. Los terapeutas, supongo,
tratan de hacer bien a sus clientes y en ocasiones esto implica sacar a relucir una cuestién dolorosa.
De vez en cuando el terapeuta se cansa de esperar por nosotros y dice “Establezcamos un tratamien-
to para tu relacidn perturbadora de esto forma o de esa otra”. Y nosotros respondemos: “Esperemos
hasta la proxima semana”. Asimismo, cuando el Terapeuta divino sugiere: “Echemos un vistazo a
ese sentimiento perturbador y veamos de dénde viene”, nos asustamos y pensamos que ha de haber
una forma mejor de llegar al cielo. Escondemos la cabeza en una practica o en un libro devocional,
en el trabajo, en el entretenimiento o en alguna otra actividad que nos mantenga preocupados a fin
de evitar enfrentarnos a las cuestiones reales. Pero si persistimos en la préctica de la oracion cen-
trante, las cuestiones reales se reafirman y finalmente nuestra confianza creciente en Dios nos per-
mite soportar el proceso de curacién. (Gran parte de este dinamismo tiene lugar cuando dos perso-
nas aman verdaderamente).

¢Donde nos encontramos después de haber completado todo el circulo? Nunca estamos
donde comenzamos porque ahora nos hemos liberado de lo que estaba pegado en alguna parte de
cuerpo. Podriamos concebir a Dios como nuestro centro mas profundo y nuestro verdadero yo como
un circulo en torno a él (véase el diagrama 4 del Capitulo 7). Nuestra conciencia normal, como
hemos visto, dirige nuestra atencién a la circunferencia de nuestra conciencia donde es dominada
por los acontecimientos y por nuestras reacciones ante ellos. Como puede suceder al ver una pelicu-
la, nos concentramos tanto en la historia que nos identificamos con los personajes y es posible que
incluso olvidemos que estamos viendo un filme. Nuestro estado psicoldgico normal consiste en ser
dominados por los acontecimientos de la vida y por nuestras reacciones ante ellos. No nos damos
cuenta de que los acontecimientos externos y otras personas influyen en nuestra cosmovision y pre-
disponen nuestras elecciones.

La practica de la oracién centrante consiste en lo contrario. Es como ir a ver una mala peli-
cula, porque nos identificamos con los actores, sabemos que estamos viendo un filme y podemos
levantarnos y marcharnos en cualquier momento. Pero si estamos apegados a ideas preconcebidas y



44

valores elaborados de antemano, no se nos ocurre levantarnos y marcharnos. No hemos despertado
todavia al hecho de que en el nivel de nuestro yo espiritual s6lo somos testigos de lo que sucede en
nuestras vidas y no somos cautivos de la trama.

Asi, volviendo al diagrama 5, siempre que se evacua una cierta cantidad de dolor emocio-
nal, se abre dentro de nosotros un espacio interior. Estamos mas cerca del nivel espiritual de nuestro
ser, mas cerca de nuestro verdadero yo y mas cerca de la Fuente de nuestro ser, que se encuentra en
nuestro centro mas intimo, pero esta enterrada bajo el material de desecho emocional de nuestra vi-
da. Estamos mas cerca de Dios porque, a través del proceso de descarga, hemos evacuado parte del
material que ocultaba la divina presencia. Asi, cuando en la oraciéon comenzamos de nuevo el mo-
vimiento circular, estamos méas cerca de nuestro centro. Como consecuencia, hay un descanso mas
profundo. Esto causa inevitablemente una descarga ulterior de basura emocional — que se presenta
en la forma de emociones primitivas o de pensamientos emocionalmente cargados que no guardan
relacién con el pasado reciente-. Cuando pasa la tormenta, retornamos a la palabra sagrada. Estamos
mas cerca de nuestro centro cada vez que comenzamos el proceso de nuevo. El movimiento circular
de descanso, descarga en la forma de pensamientos emocionalmente cargados y emociones primiti-
vas, Y retorno a la palabra sagrada nos lleva constantemente mas cerca de nuestro centro. Asi, el
movimiento circular resulta ser de hecho un proceso dinamico que se asemeja a una escala en espi-
ral.

El proceso de descarga se puede manifestar primeramente en sintomas fisicos como un pe-
quefio dolor en alguna parte del cuerpo, un pellizco o un picor. Es posible que desate un nudo emo-
cional préximo a la superficie del cuerpo. Al dirigir temporalmente nuestra atencion a ese lugar, or-
dinariamente el malestar se disipa con cierta rapidez.

Una vez que se ha evacuado un cierto nimero de nudos superficiales a través del descanso
profundo de la oracion, el Espiritu pasa a trabajar en un material mas interior. Es posible que enton-
ces experimentemos un torrente de lagrimas. Muchas personas han reprimido mucho sufrimiento en
su vida por razones culturales o personales. Ahora el cuerpo siente por primera vez la libertad de
hacer lo que previamente se le habia negado. Asimismo, al comienzo de la practica de la oracion
centrante, si estamos exhaustos, el cuerpo quiere dormir. Este no es el proposito de la oracion, pero
el cuerpo, si se le permite hacer lo que antes se le habia prohibido, se siente mucho mejor. Si hemos
descansado suficientemente, no nos quedaremos dormidos con tanta frecuencia — a no ser que con-
tinuemos cometiendo las mismas equivocaciones agotadoras en nuestra vida emocional.

A medida de que las emociones se normalizan parece que la del dolor es una de las prime-
ras en ser liberadas, y esto puede provocar un torrente de lagrimas. Por razones culturales los varo-
nes tardan un poco mas que las mujeres en llegar a este punto. Los primeros padres del desierto pe-
dian las lagrimas porque tenian la intuicion, sin conocer la psicologia de este fendmeno, de que las
lagrimas abren el corazdn, suavizan sentimientos duros y quitan la amargura. Son un don precioso.
Lo sorprendente para las personas que no son conscientes de este proceso es que las lagrimas no
proceden de una afliccion reciente que puedan identificar. Para completar mi exposicién sobre el
diagrama 5, si mantenemos nuestra practica — y pongo el acento en hacer, no en sentir-, el descanso
hace el resto. Nosotros seguimos retornando, descansando, evacuando mas basura, gozando de mas
libertad interior. Si vivimos un tiempo suficientemente largo, llegaremos al Centro.

¢Qué sucede cuando alcanzamos el Centro? Como ya no queda mas basura que pueda ocul-
tar la presencia divina, supongo que estamos en la unién divina. La fe cree que Dios nos espera. Es-
te es el significado de la inhabitacion divina. Si mantenemos nuestra practica, la presencia divina no
puede permanecer escondida para siempre.



45

A fin de comprender este proceso en su version vertical, me gustaria usar la analogia de un
tell de Oriente Medio, esa delicia del arquedlogo (véase el diagrama 6). Al parecer, en la antigiiedad
cuando el enemigo conquistaba una ciudad-Estado, los soldados la quemaban completamente y
construian su ciudad sobre la antigua. Como resultado, nos encontramos cuna civilizacion construi-
da sobre otra en el mismo lugar. Durante muchos siglos se desconocio la existencia de los tells por-
gue se pensaba que eran s6lo colinas. Actualmente son considerados tesoros arqueolégicos.

Diagrama 6

LA ANALOGIA DEL TELL Y DE LA
EXCAVACION ARQUEOLOGICA

Cemmfenso
del camine
expivitnel.

Civilizacion
mas reciente

Y

.'\-.'l'{" Iri.l.'.\
heridas

s
,'uu_f'umf](.'.'.
L
antiznads

qure Aecesitan
ser el

Civilizacién mis antigua

Ampliacion detallada del tell (véase mas abajo)

AN .

El tell que sobresale en la llanura

La primera tarea de los arquedlogos es limpiar la cima del tell, retirar todas las hierbas y las
rocas y desenterrar la Gltima civilizacion que hubo alli. Quitan las cenizas y los materiales de dese-
cho y envian los mosaicos y la ceramica al British Museum. Después descansan durante algin
tiempo, disfrutan de la recompensa por sus descubrimientos, retinen a algunos estudiantes gradua-
dos de alguna gran universidad, consiguen dinero de alguna fundacién humanitaria y retornan para
excavar la siguiente ciudad-Estado. El proceso requiere muchos afios. Estrato a estrato, los arquet-
logos excavan, una cultura tras otra, hasta llegar a la edad de Piedra. Como resultado de esta inves-
tigacion tenemos una visién mucho mas comprensiva del significado literal de los textos de la Es-



46

critura. Los arquedlogos has descubierto tanto escritos sagrados como transacciones comerciales,
permitiendo a los estudiosos reconstruir muchos aspectos de esas civilizaciones antiguas.

Sugiero que el Espiritu Santo, el arquedlogo divino, trabaja de una manera un tanto similar.
Nos toma donde nos encontramos actualmente, sea cual sea nuestra edad cronolégica. Lo primero
es curar los aspectos mas destructores de nuestras relaciones actuales y conductas aditivas. Como
resultado, disfrutamos de una cierta liberta en practicar la virtud y hacer le bien a los demas. Se
forma una relacion personal con Cristo. Es posible que sintamos entusiasmo por la Escritura. Nues-
tra vida devocional, que los sacramentos, la liturgia, la lectura espiritual, el ministerio, todo ellos
comienza a florecer. Con frecuencia se llama a ese periodo “la primavera del camino espiritual”.
Supongo que los cristianos nacidos de nuevo tienen una experiencia similar. Seria un error pensar
que hemos concluido el camino. Ni siquiera ha comenzado. Esta es Ginicamente la primera etapa.
Ma@s esta etapa es tan deliciosa que nos resistimos a salir de ella.

En un momento dado, el Espiritu puede decidir que la primavera ha durado suficiente tiem-
po. En la vida monéstica la llamamos “el fervor de los novicios”. El Espiritu decide excavar el si-
guiente estrato. En realidad, el Espiritu pretende investigar toda la historia de nuestra vida, estrato
tras estrato, sacando la basura y preservando los valores que fueron apropiados para cada etapa de
nuestro desarrollo humano. Sin seguir una cronologia exacta, parece que el Espiritu se remonta a
través de etapas sucesivas de nuestra vida: ancianidad (si hemos llegado a ella), crisis de la edad
mediana, comienzo de la edad adulta, final de la adolescencia, pubertad, final de la infancia, co-
mienzo de la infancia, nacimiento e incluso etapa anterior al nacimiento. La secuencia corresponde
en general a la cronologia emocional de nuestra psique, en la que las heridas mas profundas y mas
antiguas suelen estar mas fuertemente reprimidas. Después, el Espiritu comienza a excavar en la ro-
ca sélida del inicio de nuestra vida emocional, en el que experimentamos por primera vez los senti-
mientos de rechazo, inseguridad, falta de afecto o verdadero trauma fisico. Se presentan a la con-
ciencia las emociones mas antiguas porque la furia, el temor y el dolor crudos eran nuestra Unica
respuesta posible en aquel momento. A medida que avanzamos hacia el centro donde Dios nos esta
esperando, vamos a sentir naturalmente que nos encontramos peor. Esto nos advierte que el camino
espiritual no es una historia de éxitos ni una carrera espectacular. Es mas bien una serie de humilla-
ciones del falso yo. Se experimenta como disminuciones del falso yo con el sistema de valores y la
cosmovision que construimos tan laboriosamente como defensas a fin de enfrentarnos al dolor emo-
cional de los primeros afios de vida.

Esta es una experiencia dinamica y no podemos captarla exactamente en estos diagramas
estaticos, pero hay otro diagrama que podria ser util (véase el diagrama 7). La escala en espiral es
una combinacion de los diagramas horizontales y los verticales. La cima de la escala corresponde a
nuestra primera conversion, el momento en que por primera vez nos entregamos a una vida de ora-
cién. En ese momento habitualmente tenemos que enfrentarnos a alguna serie particular de tenta-
ciones, fracasos, adicciones o compulsiones. La primavera del camino espiritual hace que esa situa-
cién incontrolable se mantenga temporalmente a causa de los nuevos valores que estallan en una
explosion de entusiasmo espiritual. Las flores pueden cubrir un montén de basura si en él cayeron
semillas. Entonces tendremos la experiencia de ser flores mas que la de ser lo que hay debajo de
ellas. EI movimiento de la primavera al trabajo real del camino espiritual no tiene lugar por nuestra
iniciativa, porque probablemente nos quedariamos en nuestro primer fervor para siempre si pudié-
ramos. El Espiritu, nuestro terapeuta lleno de amor, nos invita a mirar al siguiente nivel de nuestra
vida y a ver si también éste puede ser liberado de sus limitaciones.



47

Diagrama 7
LA ESCALA EN ESPIRAL

(Combinacién de los diagramas vertical ¥ horizontal en su unidad dindmica.)

Unidn transformante.
Pureza de amor.

Miveles de
resurreccion
interior:
despliegue

de los frutos

del Espiritu
Santo v de las
bienaventuranzas.

Nivel de la
primera
conversion.

Despucs de cada
meseta s¢ repite
la transicion al

nivel siguiente.

[> mesela ™
d= meseta >

Proceso que
inician las
noches oscuras:
el vaciamiento
del inconsciente
psicoldgico.

Pureza de corazén,
Unidn transformante.

En este momento desaparecen las gracias iniciales concedidas a nuestras facultades raciona-
les y a nuestras emociones — una experiencia clasica en el camino espiritual conocida como “la no-
che oscura del sentido”-. Nuestro entusiasmo hacia diversas practicas y actividades devocionales
desaparece porque Dios ya no nos da la gracia que actlia a través de los niveles de la razén y la
emocion. Parece que también Dios se retira y nosotros sentimos un gran malestar y consternacion.
En lugar de hacerse presente en nuestro tiempo de oracién, parece que Dios ya no se nos muestra
mas; da la impresion de que Dios no se podria preocupar menos. Esto es especialmente doloroso si
la relacién anterior habia sido muy satisfactoria, alentadora o consoladora. Surge el siguiente pen-
samiento: “jDios me ha abandonado!”. Cuando la sequedad es extrema, la lectio divina es como
leer un listin telefénico y los ejercicios espirituales son un puro aburrimiento. Nos irritamos con fa-
cilidad y nos desalentamos porque ha desparecido la luz de nuestra vida. jHabian sido necesarios
tantos afios para encontrar a Dios y ahora se ido! Hay una tentacion constante de pensar que hemos
hecho algo mal, pero no podemos imaginarnos de qué se trata. Nuestra tendencia es la de proyectar
en Dios la manera en que nos sentiriamos en una relacion igualmente fracasada con otro ser huma-
no, a saber, desesperados. Este juicio es totalmente injusto para con Dios. Es este momento muchas
personas tiran la toalla y deciden: “El camino espiritual no es para mi”.



48

Cuando tiene lugar la transicion al siguiente estrato, quiza haya un sentido desalentador de
que todo ha terminado y, en un cierto sentido, es el fin del mundo. Pero nuestro mundo no es el
mundo, sencillamente es uno de ellos. No es posible que Dios se haya ido. Es cierto que nuestra re-
lacion con Dios, si nos aleamos deliberadamente, puede quedar herida durante un periodo, pero la
verdad es que Dios no nos deja. Si lo hiciera, desapareceriamos o volveriamos a ser una mancha de
grasa, ya que Dios es la verdadera vida de nuestro ser.

La creacion esta en marcha. Lo que Dios ha hecho en esta situacion es simplemente “bajar”
a un lugar mas intimo en la escala espiral, donde esta esperando que nos reunamos con él en un
nuevo nivel de madurez y confianza. Si estamos sosegados en la noche del sentido — escribe san
Juan de la Cruz- podemos notar un delicado sentido de paz e incluso comenzar a gozar del alimento
mas sustancial de la pura fe. Al abandonar el nivel en el que anteriormente encontrdbamos satisfac-
cién, pasamos a un nivel mas profundo de fe, que es mucho mas fiable y mucho mas fortalecedor
para el camino.

Los Padres de la Iglesia alegorizaban esta experiencia basica como el camino de Egipto a la
Tierra Prometida. El desierto biblico es el simbolo de la purificacion de las diferentes etapas de la
historia de nuestra vida personal. La purificacidn no es nunca el rechazo de algo, sino la separacion
del grano y la paja. Es una suerte de juicio en el que el Espiritu separa lo que es bueno de lo que es
dafiino en cada etapa de nuestro desarrollo y relne el grano en granero a la vez que quedan atrés las
limitaciones construidas en cada etapa de nuestro desarrollo anterior. Asi se recuperan el temor y la
admiracién del nifio; s6lo quedan atras la ignorancia y las rabietas. Se conserva el espiritu aventure-
ro del adolescente, pero sin la confusion emocional y la bisqueda desesperada de identidad personal
que corresponden a ese periodo de la vida.

Cuando conectamos con la presencia divina que nos espera en el nivel inferior, experimen-
tamos la libertad de las ideas limitadas que teniamos de Dios, y nuestro camino espiritual florece de
nuevo; hemos alcanzado una meseta, una perspectiva espiritual completamente nueva. Naturalmen-
te, también nos apegamos con exceso a este lugar y, después de un pequefio respiro, el Espiritu nos
sugiere: “Vayamos al nivel siguiente”, y nos hundimos en otra transicién o noche oscura.

Lo mas desconcertante para las almas que nos hemos mantenido en el camino durante vein-
te o treinta afios es que, cada vez que hacemos la transicion de un nivel al siguiente, es probable que
nos encontremos con las mismas tentaciones que teniamos antes de iniciar el camino y pensemos:
“No voy a ninguna parte; sigo siendo tan raro como siempre”. Podemos incluso pensar que todo
termin6 o que cometimos un error al comenzar el camino. Estos comentarios proceden de nuestra
memoria previamente grabada y son simplemente una tonteria.

¢Qué podemos decir acerca del malestar que surge cuando se presentan de nuevo las viejas
tentaciones de siempre? Por ejemplo, reaparecen de nuevo las dificultades con una persona concreta
que, segun pensabamos, habiamos superado ya de una vez por todas. En realidad, no es en modo al-
guno la misma tentacién. Nos encontramos con ella de nuevo porque en una escala en espiral hay
una estructura circular, y por tanto, nos parece que horizontalmente nos encontramos con el viejo
problema de siempre. Pero verticalmente nos enfrentamos a ella en un nivel mas maduro. Por eso
somos capaces de abandonar de un modo mas completo ese apego o esa aversion. Si el Espiritu nos
pidiera al comienzo que renuncidramos totalmente de a toda persona o situacion dificiles, nadie po-
dria hacerlo. Al guiarnos gradualmente — asi es como funcionan las cosas humanas — a través del
crecimiento en confianza y humildad, somos capaces de entregarnos de un modo cada vez méas pro-
fundo a Dios. De esta forma alcanzamos un nuevo nivel de libertad interior, una pureza de corazén
mas profunda y una unién cada vez mayor con el Espiritu.



49

Si no pareciera que Dios desaparecia, ¢cuantos de nosotros continuarian? Dios va siempre
un paso por delante de nosotros en este camino hacia el centro. Justo cuando pensamos que lo
hemos encontrado, él se retira por un momento de nuestro alcance. Lo peor que puede sucedernos
es que nos establezcamos en un oasis bajo una palmera. El crecimiento es el desafio del Evangelio.
El mayor pecado en el Nuevo testamento es negarse a crecer y decidir que seguimos como somos.
La vida espiritual es dindmica. El Espiritu continda invitandonos a nuevos niveles de entrega, fe y
amor.

El Terapeuta divino continta el tratamiento en la vida diaria. Dios trae personas y aconte-
cimientos a nuestra vida y los retira de nuevo para mostrarnos otras cosas que necesitamos ver acer-
ca de nosotros mismos. Asi, la oracion contemplativa y la vida diaria trabajan en comudn si nosotros
estamos dispuestos, y refuerzan mutuamente el proceso terapéutico.

¢ Qué sucede cuando llegamos al fondo de la escala en espiral y accedemos plenamente a la
presencia divina? Sera una gran sorpresa y no se parecera a nada de lo que esperabamos. Veremos
bajo una nueva luz todas las cosas que valordbamos para alcanzar ese estado y se pondrian en tela
de juicio muchas convicciones anteriores.

Cada vez que descendemos en este proceso (usando el modelo de la espiral), nos desplaza-
mos también en la direccion contraria al acceder de un nuevo nivel de libertad y crecimiento en | fe,
la esperanza y la caridad bajo la influencia del Espiritu (véase el diagrama 7). Todo descenso es
también un ascenso y libera nuestra energia creativa. La humillacién del falso yo lleva a la humil-
dad y ésta conduce a una confianza invencible. Comienzan a aparecer los frutos del Espiritu enume-
rados en Galatas 5,22-23 y, mas tarde, las bienaventuranzas (Mateo 5,3-10).

Parece que la unién transformante implica que nos apropiamos de nuevo de todas las etapas
de nuestra vida, no con sus detalles, pero si reviviendo los valores de cada etapa de vida Quiza nos
demos cuenta de que anteriormente rechazamos algunas cosas en el camino espiritual porque esta-
bamos mal informados. Dios nos invita a mirar de nuevo las cosas buenas de la vida y sus placeres
legitimos que tal vez hayamos rechazado innecesariamente. Bajo la influencia del Espiritu nos
apropiamos de nuevo de todas las cosas buenas y de valor verdadero en la vida. Es como si fuéra-
mos conducidos de nuevo a traves de nuestro proceso de desarrollo, apropiandonos de los valores
adecuados a cada nivel o periodo de vida y desechando las limitaciones que nuestra condicion
humana y nuestra incapacidad para afrontarlas nos han impuesto.

¢Llegaremos alguna vez al punto donde el falso yo y toda la basura quedan completamente
vacios? Pienso que es posible, pero esto no significa que los resultados sean los que esperabamos.
Por el contrario, la capacidad de amar sin egoismo incrementara nuestra capacidad de crecimiento.

El camino — o el propio proceso — es lo que Jests llamaba el reino de Dios. Este es un punto
muy importante. Aceptar nuestra enfermedad y todos los dafios que nos hicieron en la vida las per-
sonas o las circunstancias es participar en la cruz de Cristo y en nuestra propia redencién. En otras
palabras, la aceptacion de nuestras heridas no es s6lo el comienzo, sino el mismo camino. No im-
porta que no lo terminemos. Si estamos en el camino, estamos en el reino. Al parecer, esto es 0 que
JesUs dice en las parabolas. Al llevar nuestra debilidad con compasion, paciencia, y sin esperar que
todos nuestros males desaparezcan, cumpliremos mejor nuestra funcién en un reino donde los in-
significantes, los marginados y la vida diaria son las coordenadas bésicas. El reino esta en medio de
nosotros. Nuestra actitud hacia la realidad puede continuar mejorando en la medida en que el Espiri-
tu —segln nuestra historia personal, determinacion y todos los demas factores inciertos de la vida-
nos capacita para superar las de la escala en espiral.



50

En lugar de tratar de identificar dénde nos encontramos en la escala en espiral o0 en qué no-
che oscura estamos, es mejor abandonarnos en el proceso. Las noches oscuras son guias Gtiles de un
modo general, pero adoptan formas diferentes segln las personas. En el caso de las personas activas
en el mundo quiza predominen las pruebas externas. En el caso de quienes viven en soledad, parece
que tienden a predominar las pruebas interiores. Sin duda que ambas estan presentes en cierto gra-
do. En algunas personas esta muy claro cuales son sus noches oscuras; en otras no es asi. Parece que
algunas se encuentran en ellas durante periodos mas largos que otras y, al parecer, algunas estan de-
ntro y fuera de ellas 0 en ambos estados al mismo tiempo.

A mi juicio, habria que medir la perfeccion o santidad por nuestro compromiso en el camino espiri-
tual con su escala en espiral, mas que por alcanzar cierta meta particular. En el camino hay rupturas,
seguidas por mesetas en las que vemos nuestra cara oscura, Como nunca antes, pero con serenidad y
aceptacion crecientes. Durante esos periodos se pueden producir también experiencias de union di-
vina, cuya asimilacién posterior en nuestras facultades, relaciones y cuerpos quiza requiera varios
afios. Pero entonces el camino continda. Somos llamados a una humildad mas profunda que, a su
vez, exige una confianza mayor y un amor omnicomprensivo a Dios. En un cierto sentido, el fondo
y la cima se encuentran o se derrumban mutuamente. La humildad y la confianza sin limites en la
misericordia infinita de Dios se funden y el camino permanente se convierte en lo que Dios quiere
gue sea.



51

9. LA EXPERIENCIA DE PROFUNDIZACION DE LA ORACION CENTRANTE

Como he sugerido en el capitulo anterior, comprendo el inconsciente de una forma muy di-
ferente de la de Freud, aunque reconozco la gran contribucion de su genio basado en la observacion.
En mi terminologia, que refleja un punto de vista, mas jungiano, el inconsciente comprende elemen-
tos tantos positivos como negativos. Contiene dentro de si potenciales en nosotros mismos de los
gue aln no somos conscientes, asi como también material emocional y acontecimientos emocio-
nalmente cargados que han sido completamente reprimidos. *O, dicho de otro modo, podemos dis-
tinguir dos partes en el inconsciente, una psicoldgica y la otra ontoldgica (nivel del ser). La psico-
logia contiene toda nuestra historia personal, especialmente los traumas emocionales que reprimi-
mos en una edad temprana, principalmente por razones de supervivencia.

El inconsciente ontolégico, o nivel del ser, contiene todas las potencialidades humanas de
desarrollo espiritual que no han sido aln activadas. Podemos establecer una diferencia entre las
energias naturales y las energias de la gracia. En cierto sentido ambas energias son divinas, ya que
Dios es el creador y sustentador de ambas. Las energias naturales reciben varios nombres como, por
ejemplo, fuerza vital, fundamento dinamico, kundalini, energia c6smica. Por ellas participamos en
el proceso creativo gracias al cual todas las cosas que existen emergen y al cual retornan. En térmi-
nos cristianos se podria decir que es “la luz que ilumina a todo hombre que viene a este mundo”
(prélogo del Evangelio de Juan). Esta energia se despliega gradualmente, si no hay interferencias,
desde la concepcion hasta la plena madurez corporal y, al mismo tiempo, sirve mediante el cerebro
y el sistema nervioso como la base del desarrollo mental y espiritual.

Junto a esta energia innata y creada por Dios, con la que la mayoria de nosotros, en mayor o
menor medida, no estamos en contacto cuando por primera vez comenzamos el camino espiritual,
esta la inhabitacion divina que los cristianos Ilaman Padre, Hijo y Espiritu Santo — tres “personas”
infinitamente distintas en una unidad no dividida, en palabras de los primeros Padres de la Iglesia-.
Esta vida divina enorme pero todavia inconsciente se nos concede en el bautismo o con el deseo del
bautismo expresado en una entrega seria al camino espiritual. Asi, compartimos la vida divina, tanto
si lo sabemos como si no, por naturaleza y por gracia. Se podria decir que la aventura humana es la
realizacion y actualizacién de este potencial humano inherente de ser “divinizados” — término espe-
cialmente querido por los Padres del la Iglesia griega-. La prioridad que damos a esta aventura de-
termina en mayor o menor medida la extension de los poderes ontoldgicos del inconsciente que se-
ran actualizados en nuestras vidas particulares.

Debido a que estamos tratando con el inconsciente, en ocasiones tropezamos con bloqueos
de nuestro crecimiento humano y divino. Estos pueden ser fisicos, emocionales o espirituales. La
oracion centrante, al hacerse contemplativa en sentido estricto, nos invita amable pero implacable-
mente a hacer frente a las cuestiones que no reconocemos en nuestra vida. En ocasiones ni siquiera
sabemos cuéles son. En ocasiones el problema es un proceso inconsciente como uno de los progra-
mas emocionales para la felicidad, algunos de cuyos aspectos no hemos reconocido aun. El bloqueo
nos alerta del hecho de que hay algo en nosotros que no da paso a la voluntad de Dios. Mas parece
gue somos incapaces de hacer nada al respecto en nuestras circunstancias actuales. Lo (nico que
podemos hacer es esperar y orar para que el muro caiga. Y a veces es una espera larga.

*Hay que establecer una distincion entre estos Gltimos y el subconsciente, que es material que colocamos de-
liberadamente alli y que sabemos que esta alli, como un mantra o una aspiracién que hemos repetido tantas
Veces que surge espontaneamente como, por ejemplo, la oracion de Jesus



52

Cuando hacemos oracion centrante regularmente (es decir, dos veces al dia), se produce un
continuo desgaste de nuestra oposicién a la gracia. Quizas haya una resistencia inconsciente a reco-
nocer algo que Dios quiere mostrarnos o a recibir algo que Dios quiere darnos. Esta resistencia se
puede manifestar de diferentes maneras: por ejemplo, en sintomas fisicos como el dolor o un senti-
do de no ser capaces de decir “si” sinceramente, 0 un desasosiego generalizado. Pero si somos ca-
paces de esperar y continuar nuestra practica regular de la oracién centrante, finalmente el foco de
resistencia comienza a disiparse.

Normalmente llegamos a la autoconciencia plena y reflexiva en torno a la edad del uso de
razén, completamente fuera de contacto con la energia divina que hay dentro de nosotros. La ora-
cién centrante es el movimiento de consentir a la presencia y la accién de Dios dentro de nosotros.
Es posible que cuanto mas tiempo mantengamos la préctica de la oracion centrante, quiz4 notemos
menos cuando Ilegamos a un lugar profundo. Por eso pensamos: “Asi no voy a ninguna parte”. Re-
cordamos que hubo momentos en que nos sentimos fuertemente asidos por la presencia de Dios. El
organismo humano tiene una capacidad increible para adaptarse a las circunstancias. Personas a
quienes les falta un brazo o una pierna, invidentes o que tienen alguna otra discapacidad fisica, se
adaptan a la vida. También podemos acostumbrarnos al consuelo divino o al descanso profundo
hasta tal punto que ni siquiera lo notemos. Esto no significa que la gracia no actle en modo alguno
en nosotros. Es posible que en los primeros dias nos hayamos sentido con frecuencia absorbidos por
Dios, pero ahora, después de tres o cuatro afios, nuestro tiempo de oracién es como cepillarnos los
dientes: los hacemos automaticamente cada noche y cada mafiana. Si experimentamos la oracion de
quietud, no nos produce la misma impresion que cuando era nueva. Nos sentimos y oramos, pero
parece que nada sucede. Somos conscientes de los pensamientos que pasan y después nos levanta-
mMOS Y nos ocupamos de nuestros asuntos; y asi dia tras dia.

En realidad, el proceso purificador esta siempre en marcha, pero ya no tiene las sefiales in-
dicadoras que tenia cuando podiamos decir: “Ahora descanso; ahora descargo; ahora tengo senti-
mientos primitivos; ahora trato de retornar a la palabra sagrada”. El sentido del descanso es relativo,
de modo que hemos de deducir nuestra incorporacion profunda a Dios por otros signos. Uno de és-
tos es el paso rapido del tiempo. Nos sentamos y los pensamientos siguen pasando. Como no hemos
aprendido a desechar todos los comentarios grabados previamente, surge la idea: “Hoy no he hecho
mucha oracion”. Y no obstante cuando suena la campana al final de nuestro tiempo de oracion, nos
parece como si simplemente hubiéramos estado sentados. Cuando no notamos el paso del tiempo o
cuando parece muy breve, es porque debemos haber estado en un lugar profundo. El tiempo es la
medida del movimiento, de objetos particulares que pasan. Cuando hay muchos pensamientos, la
oracion parece larga. Cuando somos conscientes de muchos pensamientos y, sin embargo la oracion
parece un tiempo breve, entonces hemos de haber estado firmemente centrados. Recordemos la gran
ensefianza evangélica: el reino de Dios no estd en experiencias grandiosas sino en el paso del tiem-
po ordinario. Ahi es donde germinan las semillas de la gracia. Dios interviene en nuestra oracion,
pero no de una forma que podamos notarlo. Cuando mas profunda sea realmente nuestra oracion,
mas se desprende habitualmente de nuestra conciencia ordinaria. Cuando experimentamos el con-
suelo espiritual, ésta es nuestra interpretacion de la accién divina dentro de nosotros. Por consi-
guiente, esta condicionada por nuestro trasfondo cultural, temperamento e historia personal.

Cuanto mas sutil y espiritual es la experiencia de la gracia, menos la percibimos. Esto no
significa que hayamos de poner resistencia a las experiencias espirituales en forma de consuelo,
dulzura interior u oleadas de amor. Quiza las necesitemos. Dios nos habla en todos los niveles de
nuestra conciencia en diferentes momentos de nuestra vida. Mas cuando ascendemos por la escala
de la conciencia mas alla del nivel racional hasta el intuitivo, nuestra idea de Dios se amplia y Dios
deja de relacionarse con nosotros en los otros niveles.



53

Muchos contemplativos no pueden hacer meditacion discursiva o realizar aspiraciones par-
ticulares. Estan sencillamente paralizados. Pueden usar esos procesos mentales perfectamente fuera
del tiempo de racion, pero en cuanto tratan de orar, caen en un estado de desvalimiento. El Espiritu
ha tomado su oracién y no puede preocuparse menos de sus reflexiones. Esos actos son de hecho
solo preparativos para la oracion. Si el Espiritu quiere pensamientos brillantes puede recurrir a los
angeles. Si Dios buscara genios, habria creado algunos mas. Lo que Dios busca en los seres huma-
nos, segun la tradicién judeocristiana, es nuestro amor.

Asi, el descanso profundo puede estar presente en la oracion, pero su fuente esta en una fre-
cuencia tan alta que ya no se traduce como descanso o consuelo. Simplemente hay una atraccion
misteriosa 0 hambre de Dios. Este es uno de los signos mas seguros de que se progresa en la con-
templacion. El Espiritu nos mueve a renovar nuestro consentimiento cada vez que se vuelve un po-
co confuso porque algin barco ostentoso en el rio de la conciencia ordinaria hace aparecer uno de
los programas emocionales arraigados en el inconsciente. Hasta que no hayamos vaciado comple-
tamente el falso yo con sus programas emocionales para la felicidad junto con sus deseos atormen-
tadores, los pensamientos que pasan continuaran causando aversiones o atracciones, porque hay to-
davia algo que se puede estimular en el inconsciente. Cuando ya no hay nada que estimular, la liber-
tad interior es completa y la paz es habitual.

El sentido espiritual de descanso que experimentamos en los primeros afios se comienza a
transformar en un estado permanente que podriamos llamar “paz”, una paz que no es sensible, es
decir, perceptible para los sentidos. Estd mas alla del gozo y mas alla de las preocupaciones porque
esta arraigada en la presencia divina. Estamos seguros en el amor firme de Dios. No obstante, nues-
tra paz esta sujeta a algunas alarmas mientras haya materiales del falso yo que no hayan sido eva-
cuados y, por eso, es susceptible al estimulo que despierta los deseos conscientes o inconscientes de
algunos de nuestros programas emocionales.

El descanso se dirige hacia la paz. La paz no tiene un contenido particular. No somos paci-
ficos sobre algo. Simplemente somos pacificos. Hay un lugar donde los salmos explican esta expe-
riencia como nunca: “Mantengo mi alma en paz y silencio, como un nifio destetado en el regazo de
su madre” (Salmo 131, 2). Vemos la imagen del nifio cuya lucha impaciente por la leche de su ma-
dre se ha apaciguado finalmente y que pude aceptar a su madre como madre sin causarle molestias
buscando la leche. ¢Es esto un avance o no lo es?

Si podemos descansar en Dios, no en el sentido de una sensacion, sino en el sentido del
contento con el contenido psicoldgico de nuestra oracién, cualquiera que éste sea, el tiempo pasa
deprisa. De vez en cuando quiza descubramos algin material inconsciente, pero ya nunca sera algo
dramaético. Tal vez aparezcan inesperadamente, emociones primitivas de los primeros afios de vida,
pero después de haber experimentado algunas veces una ndusea psiquica aguda, ya no tenemos
miedo de ellas. La novedad de la experiencia es la razén por la que puede parecer tan traumatica al
principio. Continuamos descargando el material emocional no digerido en nuestra vida, pero ahora
tendemos a no observar la descarga del inconsciente, que tiene lugar en el curso ordinario de la ora-
cion.

Este periodo es un paso de un nivel de conciencia o un nivel de fe al siguiente. La fe que se
sirvié de la razon y los sentidos concluye su funcién después de la primavera del camino espiritual,
especialmente en los periodos recurrentes de la noche del sentido, cuando la accion divina desarrai-
ga progresivamente los programas emocionales para la felicidad. Nuestra propia actividad no puede
sanarnos. La curacion se produce en nosotros al someternos gradualmente a la accién divina —
incluido el tiempo en que nos retira de los pechos el consuelo- y aceptar el lugar del consuelo “sen-
sible” el sentido estable de la presencia de Dios en el nivel de la pura fe. La pura fe no busca re-



54

compensas de ningun tipo, especialmente el consuelo sensible, que podriamos llamar “alimento-
basura espiritual”. El alimento s6lido del camino espiritual es la pura fe. Es “el camino estrecho que
lleva a la vida” y se ejercita esperando a Dios con la atencion del amor sin ningun contenido psico-
l6gico especifico.

Asi, la intencionalidad de la estrella que surge en las noches oscuras. S el “foco” de la ora-
cién contemplativa. Mientras nuestra intencidon permanezca pura —servir a Dios, escuchar a Dios,
esperar en Dios, entregarse a Dios-, entonces los pensamientos no tienen ninguna importancia, sean
del tipo que sean. No afectan la pureza de nuestra oracién. En cierto sentido somos lo que nuestra
voluntad esta haciendo. Si nuestra intencidn esta firme en la espera de Dios y se somete a la terapia
divina, entonces la terapia divina esta actuando.

Por supuesto, nuestra intencion no estd completamente fuera del alcance de los limites del
falso yo, ni siquiera cuando hemos avanzado mas en el camino espiritual. El falso yo es un maestro
del engafio, y lo que pensamos que hacemos por amor a Dios y por pura entrega de nosotros mis-
mos puede quedar sutilmente infectado de orgullo espiritual. Tradicionalmente se conoce la purifi-
cacion final del orgullo espiritual como la noche oscura del espiritu. Su objetivo es liberarnos de los
residuos del falso yo en el inconsciente y prepararnos asi para la unién transformante. Hasta que no
experimentamos esta purificacion final, hacemos todo lo que podemos con muestra intencionalidad,
reconociendo nuestros apegos sutiles y renunciando a ellos tan pronto como los percibimos. Pode-
mos llevar el falso yo a la liturgia y a la recepcion de los sacramentos, pero no podemos llevar
siempre el falso yo a la oracion contemplativa, porque la naturaleza de la oracion contemplativa
consiste en destruirlo.

Cuando mas alta es la frecuencia en que Dios se comunica con nosotros mayor es la trans-
mision divina. No hay facultades para interpretar el nivel mas alto. S6lo la fe entra en contacto con
él. ;Como? Por medio de nuestro consentimiento. Nada podria ser més facil. Al principio es dificil
contentarse con esta simplicidad radical. ;Como podemos olvidar a Dios si Dios esta totalmente
presente? Este es el problema. Todos los ejercicios espirituales tienen como objetivo reducir la ilu-
sion monumental de que Dios esta ausente. No es asi. Pero nosotros pensamos que es asi. Como la
forma en que pensamos es ordinariamente la forma en que actuamos, vivimos como si Dios estuvie-
ra ausente. Cualquier cosa que podamos hacer para contribuir a la superacién de esta confusion fo-
menta nuestro camino espiritual.

Ordinariamente la descarga del inconsciente adopta la forma de pensamientos emocional-
mente cargados. Cuando nuestra oracion se asienta, la descarga se hace menos obvia, excepto du-
rante un periodo particular de purificacion, como un periodo intenso de una de las noches oscuras.
Si tenemos presente el diagrama 5 (Capitulo 8), tendria que resultar obvio que pensamientos y des-
canso son dos momentos en el mismo proceso circular. Al oponer resistencia a los pensamientos o
al tratarlos como distracciones, nos resistimos también al proceso de descarga y de esta forma pos-
ponemos nuestra curacion. Si no nos resistimos, el proceso continta. Asi, la practica primaria con-
siste sencillamente en hacerlo.

Naturalmente, tenemos derecho a saber si la oracion centrante es buena para nosotros. Pero
s6lo podemos probar este supuesto por sus efectos en la vida diaria. ¢Cuales son esos efectos? Hay
algo en la naturaleza humana que identifica el éxito con algo grande. Pero éste no es el sistema de
valores de Dios. Al retornar a la palabra sagrada una y otra vez, vamos excavando los estratos del
falso yo hasta que quedan completamente vacios. Entonces ya no se pone méas en tela de juicio
nuestra intencién. Es siempre sencillamente “si”. Nuestra conciencia esta cada vez mas motivada
por el amor divino, que es total autodonacidn, y no el universo egocéntrico, o el yo fruto de nuestros
esfuerzos, que creamos en la infancia a fin de sobrevivir.



55

Hay que aludir a otro fenémeno a causa de los experimentados en esta practica. Entiendo
por “experimentados” aquellos que la han practicado regularmente, dos veces cada dia, afio tras
afio. Imaginate que comienzas a hacer oracion y te sientes llevado al descanso o a la paz. A los
principiantes les decimos: “Cada vez que notes que piensas en otra cosa, retorna siempre delicada-
mente a la palabra sagrada”. Después decimos. “Retorna a la palabra sagrada siempre que notes que
te sientes atraido por otro pensamiento”. Quizas un principiante no sea capaz de captar la distin-
cion.

La palabra sagrada es una intencion, un movimiento de la voluntad hacia el nivel espiritual
de nuestro ser. Cuando entramos en el &mbito de la paz, puede aparecer un doble nivel de concien-
cia. Supongamos que surgen pensamientos acerca de algo que sucedié hace veinticinco afios, sobre
lo que va a suceder mafiana o quiza referentes a un proyecto para las proximas vacaciones de vera-
no. Al mismo tiempo sabemos que no estamos interesados por esos pensamientos. Pensamos:
“¢Tengo que retornar a la palabra sagrada?”. El simple hecho de que pensemos: “;Tengo gue retor-
nar a la palabra sagrada?” significa que no deberiamos volver, porque nos encontramos ya donde la
palabra sagrada nos invita a ir. La palabra sagrada no puede hacer mas que eso. Si estamos en un
lugar de paz, no necesitamos nuestro método habitual porque el método es permanecer en la paz
profunda.

En ocasiones en la oracidn centrante experimentamos dos niveles de conciencia al mismo
tiempo: la conciencia de pensamientos y sentimientos —percepciones por las que no estamos intere-
sados- y la conciencia de una presencia, si bien delicada, a la que nos entregamos y que experimen-
tamos, si bien sutilmente. En este caso, independientemente de cuantos pensamientos pasen, no
prestamos atencién. Es como el ruido de la calle o la musica en el supermercado. Hacemos caso
omiso de ello y sencillamente lo aguantamos. Si tratamos de retornar a la palabra sagrada para li-
brarnos del ruido, estamos perturbando nuestra paz innecesariamente. Sélo cuando notamos un pen-
samiento atractivo que comienza a empujarnos hacia atras, hacia la conciencia ordinaria (la superfi-
cie del rio), solo entonces necesitamos retornar a la palabra sagrada. Es mas, como nos encontramos
en un lugar avanzado, no tenemos necesidad de decir claramente la palabra sagrada. Basta con que
tomemos nota de que estd ausente o con que comencemos a decirla. Esto podria ser suficiente para
restablecer el movimiento hacia la paz interior. Pero tenemos que hacer algo, si bien delicadamente,
para mantener la pureza de nuestra intencion cuando esta sometida a un desafio.

En un periodo de descarga intensa, lo que brota del inconsciente es como un volcan subte-
rraneo en erupcion o como un terremoto. O sentimos un maremoto de pensamientos, percepciones y
emociones que encierran la palabra sagrada. No podemos encontrarla o, en caso de lo que podamos,
no nos ayuda. En este caso, la aceptacion de la situacion tal como es puede ser nuestro simbolo sa-
grado. En otras palabras, el hecho de las emociones primitivas o de los pensamientos perturbadores
en nuestra conciencia puede ser el simbolo de nuestra intencion de estar con Dios. Cuando disminu-
ye, retornamos a la palabra sagrada una vez mas como si no hubiera estado en medio de un huracén,
no pensamos en ello. Simplemente nos alegramos de que haya pasado y retornamos a la palabra sa-
grada.

La paz es la relacion justa con todo: con Dios, con nosotros mismos, con los otros, con el
cosmos. Es un acto equilibrador. La experiencia de la paz es tan sutil que podriamos pensar que no
es experiencia. Es una experiencia, pero si esperamos algo mas, pensamos que no es nada. Es como
el grano de mostaza en la pardbola evangélica. Siempre parece tan pequefio, pero crece por si solo
hasta convertirse en un arbusto. Debemos mantener nuestras perspectivas dentro del &mbito de lo
ordinario porque es ahi donde el reino de Dios se encuentra realmente. Si salimos fuera del &mbito
ordinario, tendremos que preguntar si ése es realmente el Reino. Me preocupan mas las grandes ex-
periencias, especialmente las visiones y las locuciones, que la descarga del inconciente. Es mucho



56

mas dificil controlar las primeras. Es dificil creer que no son comunicaciones directas de Dios, pero
de hecho son sélo nuestra interpretacion de esas comunicaciones.

La acogida de Dios mas fidedigna, segura y comprensiva, segun Juan de la Cruz, es la pura
fe. En palabras del santo es “el medio préximo para la divina unién”. Una ensefianza maravillosa,
muy pura, pero que no resiste ninguna esperanza en el deseo de satisfaccion compensatoria. Seme-
jantes deseos retardan su llegada. El deseo de compensacion, traslado al camino espiritual, busca
exquisiteces espirituales y el alimento basura. Dios tiene que purificar todo este material.

¢ Cual, pues, es el alimento real y cémo nos nutre? En 1 Tesalonicenses 5,23 se distinguen
el cuerpo, el alma y el espiritu como los tres elementos basicos de un ser humano. El cuerpo fisico
es el cuerpo historico en el que vivimos. El alma posee su propio tipo de energia especial. Una de
sus manifestaciones son nuestras emociones, tal como las experimentamos en nuestras relaciones
con otros. Por ejemplo, sentimos compasién o0 una compenetracion instantanea con alguien. Quiza
la otra persona no haya dicho nada. Es posible que no sepamos nada sobre su vida o sus aspiracio-
nes, pero hay algo dentro de nosotros que vibra al encontrarnos con esa persona y sabemos que que-
remos ser amigos. O bien alguien podria decirnos: “jQué profundamente me tocaste!”. En realidad
no tocamos en absoluto a esa persona, pero hubo una interaccién emocional.

“Espiritu” se refiere presumiblemente a nuestras energias espirituales, lo cual es simple-
mente otra forma de describir la presencia y la accion del Espiritu Santo en nuestras vidas. Como
hemos visto en los diagramas 3 y 4 (Cap.6 y Cap.7) en base de nuestro nivel de conciencia psicolé-
gica ordinario hay un nivel mas profundo de conciencia espiritual donde estamos en sintonia intima
con Dios en un nivel mas sutil que el de nuestras facultades ordinarias de pensar y sentir. Este es el
nivel al que se dirige la oracién centrante. Mas intima adn es la conciencia de la inhabitacion divina
es el nicleo de nuestro ser. Cuando se activan estas energias espirituales (de lo que se trata es de
hacernos cada vez mas sensibles a ellas, pues Dios nunca esta ausente) y estamos en contacto real
con sus potencialidades plenas, entonces las percibimos menos en los niveles inferiores. Disminu-
yen el consuelo sensible y la reflexién. Son todavia asequibles, pero nuestra forma de relacionarnos
con Dios ya no depende de ellos.

Parece que Dios nos nutre en cada uno de esos niveles —cuerpo, alma y espiritu-. A medida
que progresa nuestro desarrollo personal, nuestra idea de Dios se hace mas amplia y mas profunda-
mente. EI Espiritu reordena todos los desdrdenes que experimentamos en nosotros mismos a fin de
que podamos expresar adecuadamente la energia divina en cada nivel de nuestro ser.

Segun la fisica cuéntica, varios niveles de energia material pueden ocupar el mismo espacio
fisico al mismo tiempo. De forma semejante, la energia divina puede actuar en nosotros en niveles
gue no podemos percibir en modo alguno. Esto no significa que no sean reales o presentes. En el
nivel de la gracia, se purifica la fe de apegos y de la dependencia excesiva de formas que son bue-
nas como escalones, pero inadecuadas para manifestar toda la gama de la presencia y la accién di-
vinas. ElI camino espiritual propiamente dicho se desprende de nuestra conciencia inmediata. La
energia divina es mas poderosa cuando menos la perciben nuestras facultades. Cuando nos senta-
mos para hacer oracion centrante y formamos nuestra intencién, sabemos que la presencia divina ya
esta ahi. Nosotros no la creamos. Todo lo que tenemos que hacer es consentir. La energia divina
fluye hasta nosotros y a través de nosotros. En su forma méas pura esta disponible veinticuatro horas
al dia en una fuerza méxima. Al consentir, nos abrimos a Dios tal como es sin tratar de imaginarnos
quién o qué es Dios. Consentimos a la presencia divina sin depender de un medio que la exprese,
traduzca o interprete en términos de nuestra historia personal, condicionamiento cultural e inclina-
cion temperamental. Dios pone s6lo una condicion para comunicarse: nuestro consentimiento. Las
visiones, las consolaciones, las experiencias, las rupturas psicolégicas, todo ello tiene valor, pero



57

s6lo un valor limitado, que nos indica el valor maximo, a saber, la plenitud de Dios en la pura fe.
Esta fe, una vez que se establece como conviccion, cambia nuestra perspectiva de quiénes somos y
quién es Dios. Actla apropiadamente a través de las virtudes teologales y de los siete dones del Es-
piritu, haciendo posible que respondamos a las realidades y las rutinas de la vida diaria y percibi-
mos la presencia divina en lo ordinario, en lo insignificante e incluso en el sufrimiento.

AUn queda una energia ulterior, reservada para la otra vida. Es lo que los te6logos llaman la
visién beatifica. Para poder experimentarla se requiere la libertad de las limitaciones del cuerpo fi-
sico. Esta energia es tan intensa que, si no estuviéramos ocupados en los asuntos ordinarios de la
vida diaria que nos distraen del contacto divino con la energia divina, nos convertiriamos en una
mancha de grasa. Esta es la energia que ilumina el universo y forma las galaxias siderales. Podemos
recibir sélo una pequefia parte de ella en un momento dado. En el cielo podremos tener toda la que
qgueramos. Podremos hincar nuestros dientes, por asi decirlo, en la esencia divina, porque entonces
nuestros cuerpos seran glorificados y capaces de controlar esa energia.



58

10. LA DIRECCION ESPIRITUAL DE LOS CONTEMPLATIVOS

No creo que una persona se pueda convertir en director o directora espiritual s6lo con seguir
un curso académico, por muy Util que éste pueda ser como fondo conceptual para ofrecer conse-
jo espiritual. De igual modo, un fondo psicolégico puede ser muy Util, pero el objetivo primario
es hacer de la persona un buen consejero psicolégico. No produce automaticamente una persona
que pueda discernir los delicados movimientos del Espiritu en quienes acuden la direccion es-
piritual.

La oracion centrante, como ya hemos visto, es un método particular de preparacion para la
oracion contemplativa. Quienes siguen ese camino necesitan un director espiritual que tenga
conocimiento y experiencia personales de este camino. En ocasiones los directores espirituales
o directores de retiros formados en las obras de la tradicion contemplativa cristiana piensan que
pueden ensefiar la oracién centrante después de leer unos pocos libros sobre el tema. Sin em-
bargo, ensefiar la oracién centrante requiere una formacion especial y un largo periodo de prac-
tica regular de dicho método, sin lo cual no comprendemos plenamente sus sutilezas y, por con-
siguiente, no podemos impartirlo adecuadamente a otras personas. Puesto que la oracién cen-
trante es un periodo receptivo, es preciso que el director prevea los efectos psicologicos de di-
cho método. Es posible que las noches oscuras comiencen muy pronto en semejante practica y
entonces sera necesario que el director sepa escuchar y conozca como infundir plena seguridad.
Un grupo de apoyo de oracién centrante que se haya reunido durante cierto tiempo puede con
frecuencia proporcionar este tipo de animo mejor que un director, particularmente si éste tiene
poca o ninguna experiencia de las noches oscuras.

En general, la direccion de los contemplativos requiere algunas sensibilidades especiales.
Una de ellas es una vigilancia particular para mantener un equilibrio entre las actividades inte-
riores y las exteriores. Una oracién puramente apofatica puede estancarse si no hay un aporte
conceptual por medio de la lectura espiritual, la liturgia o la escucha de sermones o charlas que
digan algo al estado de oracion de la persona contemplativa. Es menester un equilibrio de los
elementos intelectuales, afectivos e intuitivos en la oracion. La oracién contemplativa nos libera
del apego al uso de nuestras facultades para ir a Dios, pero no nos libera de que las usemos. El
uso correcto de ellas nos dispone para los dones de sabiduria, entendimiento y ciencia, que lle-
van a la oracién contemplativa en el sentido pleno del término.

La oracion centrante es una dimension ulterior de la relacion con Cristo, una relacion des-
arrollada en la reflexion y en la oracién afectiva, pero que la supera. Es “descansar en Dios”, ci-
tando a san Gregorio Magno. Mas no descansamos para siempre ain cuando nuestra oracion
nos haga descansar. Tiene que haber accién urgida por la actitud de fe y amor en la que entra-
mos en los momentos de descanso en Dios. Hay que manifestar en la vida diaria el descanso de
la oracion centrante. De lo contrario toda oracion, especialmente si es consoladora o pacificado-
ra, puede degenerar en un tranquilizante de primera clase y dejarnos en la misma situacién en
gue nos encontrabamos antes, es decir, la del apego a las metas o preocupaciones egocéntricas y
la de insensibilidad ante las necesidades de otras personas. Asi, la interaccion entre la vida dia-
ria y la oracion nos incorpora a la dimension contemplativa del Evangelio que no pide sélo ora-
cidn ni sélo buenas obras.

Cristo es siempre el maestro. La transmision de su experiencia de Dios como Abb4. Padre
bueno, es la obra de la oracion contemplativa, a la que sirve toda guia espiritual. Asi, para los
cristianos, la liturgia celebrada en la asamblea cristiana, especialmente la eucaristia, es una par-
te esencial de la terapia divina, ya que consiste en la transmision de las gracias asociadas a los



59

acontecimientos principales de la vida de Cristo. La oracion contemplativa harad mas profundo
nuestro aprecio por la liturgia y nuestra capacidad de recibir la transmision divina presente en la
asamblea cristiana y especialmente en los sacramentos. Cuanto mejor preparados estemos me-
diante la oracion contemplativa y la accién, mas hondamente llegara hasta las profundidades de
nuestro ser la presencia de Cristo en la asamblea cristiana y nos transformara en todos los nive-
les. Sin este fundamento en una vida cristiana plena, la oraciéon contemplativa puede hacernos
salir del camino hacia la unién transformante.

En los capitulos anteriores he tratado de desarrollar un fondo conceptual para la experiencia
del camino espiritual, usando la “terapia divina” como paradigma. Este paradigma puede ser
util para los que son llamados también a ser directores espirituales. Llegardn momentos en que
los contemplativos sentiran que ya no pueden orar. Lo Unico que les queda es el deseo de orar,
en ocasiones enterrado en dificultades enormes en la vida diaria junto a la purificacion interior.
Es necesario que recuerden una y otra vez que el deseo de oracién es en si una oracién. San
Juan de la Cruz escribi6 con gran intuicion: “El amor no consiste en sentir grandes cosas, sino
en tener un gran despojo y en sufrir por el Amado”. ElI amor de Dios no es una cuestion de sen-
timiento, sino de eleccion, y esta eleccion se pone a prueba durante los periodos de transicion
en la escala en espiral que san Juan de la Cruz llama noche oscura. De modo que quien quiere
orar, ya esta orando, y quien no siente amor, ama siempre que permanezca disponible, tanto en
la oracién como en la vida diaria, para el Terapeuta divino. Hay que proponer vigorosamente y
sin fin la confianza en Dios a quienes luchan en el camino espiritual con periodos prolongados
de desvalimiento, sequedad, e incluso con el sentido de verse abandonados de Dios. Estos son
signos de progreso, no de regresion.

En ocasiones la pérdida de la presencia de Dios puede causar una lamentacion tan profunda
gue podriamos pensar que la persona a la que tratamos de ayudar esta deprimida. Hemos de dis-
tinguir claramente la depresion clinica de los sentimientos depresivos. Estos son la consecuen-
cia natural e inevitable del sentido de pérdida de alguien que ha experimentado el consuelo sen-
sible y ahora lucha contra una falta de utilidad o de provecho aparentes, o de todo sentimiento
de amor hacia Cristo.

Lo que distingue la noche oscura de una depresion es el hecho de que la persona que se en-
cuentra en la noche oscura normalmente tiene la intuicion de que esas pruebas llevan a alguna
parte. En ocasiones percibimos los frutos de la noche oscura en el cambio de perspectivas per-
sonales como, por ejemplo, el crecimiento de una actitud de no juzgar a nadie, un desprendi-
miento mayor de las cosas y de las personas, humildad y confianza en Dios. En la depresion
clinica giramos en circulos sin ir a ninguna parte y no podemos percibir ninguna utilidad en
ningan nivel. En algunas personas ambos estados mentales pueden estar presentes al mismo
tiempo. En este caso la persona tendria que recibir ayuda psicoldgica para superar la depresion.
A quien simplemente se encuentra en la noche oscura no se le deberian dar pastillas o tranquili-
zantes indiscriminadamente. Podrian dificultar el proceso de la gracia. Esta area particular de
discernimiento es en ocasiones una estricta llamada a juicio.

Otro indicador bastante fiable que debemos mencionar aqui es el nivel del funcionamiento
normal. Quienes se encuentran en la noche oscura —aun cuando quiza sientan interiormente que
su mundo se ha derrumbado- generalmente continuaran trabajando y mantendran sus relaciones.
La disposicién general de aceptacion de la voluntad de Dios contrasta notablemente con la pre-
ocupacion por uno mismo, en ocasiones grave, de la presion clinica, que con frecuencia provoca
la interrupcién del funcionamiento en el mundo.



60

Como sugiere el ejemplo previo, el método de la oracion centrante implica una buena dosis
de acoplamiento con la psicologia; de hecho, fue desarrollado especificamente como un didlogo
entre modelos psicoldgicos contemporaneos y el lenguaje clasico del camino espiritual cristia-
no. En el modelo de la oracidn centrante, el corazén de la purificacion cristiana se halla en la
lucha contra las motivaciones inconscientes y la propia oracion estimula la aparicién de mate-
rial previamente inconsciente. Asi, el director espiritual tiene que estar preparado para lo que
surge — no para sumir el papel de psicoterapeuta, sino para dar animos al mismo tiempo que re-
conoce cuando se necesita experiencia adicional-. Gerald May, psicélogo clinico y cofundador
del Shalem Institute for Spiritual Direction, distingue muy bien entre consejo psicolégico, con-
sejo pastoral y direccién espiritual. Aun cuando éstos se solapan en cierto grado, cada uno de
ellos tiene un énfasis particular y una integridad que hay que respetar. Asi pues, es necesario
que haya una cooperacién estrecha entre la psicologia y la direccién espiritual. En el curso del
camino espiritual pueden surgir sintomas neuroticos e incluso psicéticos y en ciertos casos hay
gue recurrir a la ayuda psicoldgica. Esto no significa que el camino espiritual haya llegado a su
fin para esas personas. Simplemente significa que quiza se necesite un cuidado y un tratamiento
especiales por causa del dafio emocional que sale a la superficie en el curso del desarrollo espi-
ritual. La capacidad personal de enfrentarse a la cara oscura de la personalidad aumenta en pro-
porcion directa al desarrollo de la confianza en Dios, e incluso mas cuando uno tiene la expe-
riencia de ser amado por Dios. Todas nuestras defensas se desintegran al saber que somos ama-
dos por Dios.

Cuando surgen las dificultades, normalmente el dirigido necesita que se le den 4nimos para
perseverar en la practica, no para buscar otro método. La oracién centrante tiene la gran utilidad
de proporcionar un marco establecido en el que tiene lugar la noche del sentido con menos efec-
tos secundarios traumaticos porque estamos acostumbrados a prescindir de pensamientos y sen-
timientos como algo béasico para la practica. Un director espiritual experimentado en la oracion
centrante no se quedara “parado” por la impresion de que el dirigido va peor en lugar de mejo-
rar y puede ofrecer los &nimos crucialmente necesarios para relajarse y tener confianza en el
proceso.

Sélo muy ocasionalmente hay signos de peligro y casi siempre son el resultado de la fragi-
lidad emocional subyacente o de la testarudez motivada por el falso yo que dificulta el proceso
y presiona en exceso. La psique tiene una capacidad enorme de salud y normalmente no descar-
gara mas que lo que la persona esta preparada para afrontar psicolégicamente. Si la descarga
tiene lugar demasiado deprisa, se puede acortar la oracion, pero solo habria que eliminarla
completamente cuando hubiera una depresion grave o sintomas prepsicoticos. Un tiempo de
veinte a treinta minutos dos veces al dia parece lo normal para permitir que la oracion haga su
trabajo. Un tiempo superior a las tres horas diarias generalmente requiere la supervision de un
guia experimentado o el contexto de los retiros intensivos de oracion centrante. No habria que
mantener el mismo método como una practica regular una vez que se vuelve a casa.

Un director espiritual ha de ser consiente del dinamismo de su personalidad con su cara 0s-
cura y sus necesidades especiales. Muchas personas buscan consejo psicolégico a fin de saber
mas sobre sus propias necesidades o para no pensar en ellas. En la relacion psicoldgica, al igual
gue en la oracién, hay dos cosas implicadas: el desarrollo del vinculo, la compenetracién y la
amistad con el terapeuta, y la curacion o el tratamiento requeridos a fin de establecer la salud de
toda la persona. Una amistad excesiva o mal dirigida puede dificultar el camino de la curacion.
O se podria dar el caso de que el tratamiento fuera demasiado duro. De ahi el delicado equili-
brio que se requiere en la direccién espiritual de los contemplativos. Si interviene nuestro dina-
mismo psicolégico, o si tenemos necesidades emocionales no satisfechas, entonces nuestra di-
reccion espiritual se puede volver posesiva 0 podemos implicarnos emocionalmente de un mo-



61

do excesivo. Esto se manifiesta cuando nos sentimos heridos porque una persona a la que diri-
gimos decide acudir a otro. Los sentimientos de celos o de envidia son un signo seguro de ape-
go. También una implicacién emocional excesiva es un signo seguro de que es el momento de
dar marcha atrds o de que nosotros mismos necesitamos ayuda psicoldgica. La implicacion ex-
cesiva puede llevar a sentimientos sexuales hacia la persona a quien tratamos de ayudar, o po-
dria suceder que una personal joven que acude a nosotros buscando direccion se convierta en el
hijo o la hija que nunca tuvimos.

Por parte del dirigido, la transferencia se puede tornar dependencia si en un momento dado
el director espiritual no insiste en que el dirigido se haga personalmente responsable de si mis-
mo. El director tiene que respetar la integridad espiritual del dirigido y no ponerle zancadillas —
emocionales, intelectuales o disciplinarias-. El estimulo de la responsabilidad personal es esen-
cial. El otro deberia sentirse siempre libre para dejar la relacién.

Como directores espirituales, necesitamos prestar atencion a nuestro propio alimento espiri-
tual. Hemos de estar cualificados por la practica fiel de la oracién contemplativa y porque dedi-
camos tiempo para seguir siendo auténticos y crecer mediante los dias de retiro regulares y los
retiros anuales a fin de profundizar nuestra experiencia del camino. Cuanto mas honda sea nues-
tra experiencia del camino, méas capaces seremos de apoyar a los otros en el suyo.

Digamos ahora unas palabras sobre quienes han estado intensamente comprometidos en
otra tradicion y quieren ensefiar la oracidn centrante. Parece que es una consecuencia natural de
su experiencia previa. No son pocas las personas que, habiendo estado muy implicadas en una
tradicién oriental, han sentido el deseo de retornar a sus raices, especialmente si habian sido
formadas en el cristianismo. La necesidad de un aspecto personal en su relacion con Dios se ex-
tiende a medida que su practica oriental sosiega sus emociones y apacigua toda la indignacion
que pudieran sentir hacia su primera sentir hacia su formacion cristiana. Aun cuando son con
frecuencia muy capaces y son buenos maestros en el sentido de que tienen una extensa expe-
riencia practica en la meditacion oriental, necesitan mucho tiempo para asimilar el fondo con-
ceptual de la oracion cristiana y estudiar la tradicion en profundidad. De lo contrario, pueden in-
troducir, sin darse cuenta, principios o actitudes de la tradicion previa en la que estuvieron pro-
fundamente comprometidos e incorporar elementos de sus métodos de meditacidn anteriores en
lugar de ensefiar la integridad del método de la oracion centrante. Deberian trabajar con alguien
que tuviera mucha experiencia antes de hacerlo solos.

En resumen, la direccion espiritual se deberia dirigir adonde se encuentra cada persona.
Quienes inician el camino necesitan instrucciones concretas por lo que se refiere a la préactica
regular de oracién, una regla de vida simple y lecturas apropiadas. Quienes se hallan estableci-
dos en la préctica de la oracion necesitan la lectio divina y el estudio, asi como también la préc-
tica para la vida diaria. En el capitulo final de mi libro Invitacion a Amar se sugieren varias
practicas apropiadas. En general, su objetivo es animar las actitudes contemplativas de consen-
timiento y una rapida liberacién de las emociones aflictivas que surgen en la vida diaria y, por
supuesto, el aliento se hace esencial cuando la noche oscura se hace méas densa.

Para quienes se hallan mas avanzados en el camino espiritual, el apoyo de la amistad y la
compresion es el don mayor que podemos ofrecer. Ordinariamente podemos ayudar en la medi-
da en que hemos experimentado las noches oscuras y la purificacion pasiva. El estimulo y la se-
guridad de quien se ha encontrado en el mismo camino y la validacion de la propia experiencia
como realidad que viene de Dios y que s6lo un director espiritual experimentado puede dar son
dones enormes. La mejor direccién tiene como objetivo capacitar o facultar al dirigido para
graduar la guia méas avanzada y delicada del Espiritu en todas las cuestiones. El director se con-



62

vierte en un amigo y compariero de camino y el dirigido y el director se dicen mutuamente la
verdad en el amor. Decir la verdad puede ser muy duro. Decir la verdad en el amor es algo que
sostiene mutuamente.



63

11. UNA VISION CONTEMPLATIVA PARA NUESTRO TIEMPO

Adaptado de una conferencia pronunciada originalmente ante la Nacional Faculty of Contemplative
Outreach, Ltd., en su encuentro anual en Chrysalis House, Warwick, NY, enero de 1993

Me imaginé Alcance Contemplativo como un experimento que tenia como objetivo ver si el
fruto de la experiencia contemplativa que yo habia recibido en un monasterio cisterciense se podia
poner a disposicion de las personas que querian llevar una vida de oracién fuera del contexto mo-
nastico. Cuando comenzamos a ofrecer retiros de oracion centrante en Spencer a finales de la déca-
da de 1970 no lo hicimos con la idea de formar una comunidad, méas bien, comenzamos a realizar
los retiros de la forma habitual que se habia seguido durante siglos. Se elige un director que da unas
pocas charlas excelentes y después nadie vuelve a verlo de nuevo. Al afio siguiente la comunidad
elige a otro director del retiro.

Cada vez se hizo mayor mi conviccién de que no podriamos introducir la vida contemplati-
va para las personas sin una formacion o un sistema de apoyo permanente. En realidad, éste fue el
propdsito original de la vida monéstica primitiva, tanto si fue consciente como si no. La idea de los
fundadores del monacato fue: “Salgamos de este mundo ruidoso, de esta civilizacién romana co-
rrompida, y encontremos el mejor medio posible en el que podamos sosegarnos con el Sefior y des-
arrollar nuestra oracion y la vida ascética”. Asi, siguiendo la inspiracion del gran san Antonio Abad,
miles de personas fueron a los desiertos de Egipto y Palestina. Pensaban que si él lo habia hecho,
también ellos podrian hacerlo. Asi comenzd el estilo de vida monéastica. Como estilo de vida se di-
rigia enteramente al desarrollo de la dimension contemplativa del Evangelio. Los primeros monjes
entendieron su vocacion como el seguimiento de Cristo en un camino comprensivo que incluia la
oracion profunda y la practica de la ascesis: abrazaban ambas conjuntamente.

Observando el gran influjo de los maestros orientales y la gran atraccion que ejercian en
tantas personas en las décadas de 1960 y 1070, algunos de los monjes de la Abadia de San José, en
Spencer, Massachussets, comenzamos a preguntarnos si no seria posible presentar nuestra tradicion
monastica contemplativa de forma que el pueblo ordinario pudiera comprenderla y practicarla.
Animados por el concilio Vaticano Il, que habia urgido a la Iglesia a tratar de expresar la teologia y
la doctrina cristiana en términos modernos y en un lenguaje contemporaneo, nos parecia que de-
biamos hacer algo semejante con la tradicién contemplativa de la Iglesia. Fue entonces cuando el
padre William Meninger elaboré un método “cémo” (de instruccion y consejos practicos) que tenia
como objetivo expresar la riqueza de La nube del no saber, un clasico anénimo del siglo X1V, de
forma que resultara accesible para nuestros contemporaneos. Como no disponiamos de un método
“como” de oracion orientada contemplativamente, muchos cristianos se sentian atraidos por los mé-
todos bien concebidos y bien presentados de los maestros orientales que llegaban en nimero cada
vez mayor a Estados Unidos. Esta bisqueda de una dimensién espiritual de la vida no fue una fanta-
sia pasajera en aquellos dias. Si bien eran miles los que iban a la India cada verano en busca de es-
piritualidad y de un gurd, a muy pocos se les ocurri6 buscar en un monasterio benedictino o cister-
ciense para ver si podian encontrar alli una forma de espiritualidad. Se pensaba que la tradicién con-
templativa cristiana estaba encerrada en los claustros. Incluso alli con frecuencia se daba en una
forma truncada, con un énfasis excesivo en la observancia monastica mas que en la transformacion
interior. Personalmente sentia que la situacion pedia a gritos una respuesta de los monjes y las mon-
jas contemplativos. Aungue comenzamos a principios de la década de 1970 pensando que nuestro
método interesaria al clero secular y al regular, no consideramos que pudiera resultar muy intere-
sante para los laicos. La educacion catélica los habia convencido siempre de que toda aspiracion a
la oracién contemplativa se podia realizar sélo en un claustro. jQué ironia que el movimiento origi-



64

nal hacia la oracién contemplativa que provino de laicos, que buscaban una estructura que sirviera
de apoyo a sus aspiraciones espirituales, se hubiera convertido con el paso de los siglos en la pre-
sencia exclusiva de una institucién! El supuesto no cuestionado era que la contemplacion no se po-
dia encontrar mas que en los monasterios, si es que se podia encontrar alli.

Esto nos ha dejado en nuestro tiempo sin un sentido de la posibilidad inmensa que el Evan-
gelio abre a los laicos y, es més, casi les ordena que la persigan. Evelyn Underhill es una de las es-
critoras sobre mistica mas destacadas de nuestro tiempo. Ella plantea una parabola del camino espi-
ritual que podria venir aqui a propoésito. Escribe que el camino espiritual es como el vuelo migrato-
rio de los gorriones ingleses — que pesan en torno a los 35 gramos- que dos veces cada afio parten
hacia lo desconocido, abandonandose al viento y volando sobre el océano, donde no tienen sefiales
que los guien. No obstante, sin dudarlo, cada otofio miles de ellos parten y en primavera otros tantos
miles experimentan los mismos riesgos. Evelyn afirma que este vuelo migratorio es un buen ejem-
plo para hablar de la realidad del camino espiritual. No sabemos addnde vamos. Hay todo tipo de
dificultades que no podemos creer. Las aves se abandonan a los elementos confiando ciegamente en
su instinto. EI camino espiritual es fundamentalmente una entrega, confiando ciegamente en nuestra
conviccion de que lo que esperamos encontrar en el camino no lo tenemos ya o lo encontraremos
ciertamente. Pero no hay garantias de que llegaremos sanos y salvos sobre la base de la evidencia de
nuestras circunstancias. Tenemos que lanzarnos y dejar que el viento (el Espiritu Santo) nos lleve
adonde esperamos ir.

Una de las razones por las que los contemplativos han sido siempre una minoria en este
mundo es que la contemplacion exige la entrega de todo el yo, no s6lo un periodo de tiempo sepa-
rado cada dia para alguna forma de oracion o meditacion. Es un compromiso de proporciones in-
mensas Yy requiere una confianza excelente en que Dios nos llevara adonde esperamos ir si nos ren-
dimos a esa conviccion o urgencia interior de que hemos de comenzar. No importa cuantas dificul-
tades haya, jtenemos que ir! No hay vuelta atrds una vez que hayamos comenzado, porque el cielo
es un lugar grande, y es mejor que estemos con la bandada. La imagen de esos pequefios gorriones
ingleses que luchan contra viento y marea a su destino es un simbolo conmovedor de nuestra situa-
cién. No obstante, en nuestro caso el lanzarnos al aire no es una accion basada en el instinto, sino
mas bien en la virtud teologal de la esperanza. EI movimiento, la llamada o la atraccion de Dios, es
una promesa tan fiable como el instinto de las aves cuando se abandonan a su instinto migratorio.
En lugar de abandonarnos a nuestro instinto migratorio, nos entregamos al proceso transformador
de Dios.

Cuando comenzamos a ensefiar la oracion centrante, percibi que los destinatarios habian de
tener alguna suerte de sistema de apoyo adecuado si se queria que perseveraran en la préctica. Su-
pongo que uno de los grandes apoyos del vuelo migratorio es la bandada. Un viaje largo y peligroso
a ninguna parte requiere compafiia.

Naturalmente, muchos entusiastas del primer momento pierden interés cuando captan el
mensaje de que la oracién centrante no es un atajo para la bienaventuranza. En el mejor de los ca-
s0s, puede proporcionar unos meses de paz antes de que comiencen las pruebas y las dificultades
reales. Recientemente alguien ha hecho una tesis sobre la oracion centrante junto con algunas for-
mas de meditacion oriental, y las ha recomendado como medios para reducir la ansiedad. Segun él,
la meditacion en general, incluida la oracion centrante, reduce la ansiedad —no obstante, la conclu-
sion no es convincente, porque el estudio estaba basado en una muestra de muy pocas personas-. En
una carta que dirigi al autor de esta tesis escribi: “Quizé la oracion centrante reduzca la ansiedad du-
rante los primeros tres meses. Pero una vez que el inconsciente comienza a descargar, te producira
mas ansiedad que la que has tenido jamas en tu vida”. El camino espiritual requiere dedicacién; por
eso algunos dan marcha atras. Implica un compromiso de toda la persona —cuerpo, almay espiritu-.



65

La oracidn centrante esta totalmente a nuestro servicio para sostenernos en un proceso transforma-
dor que es todo menos seguro, facil o cierto. La virtud teologal de la esperanza es el anticipo del fin,
aqui y ahora. Jesus dijo que si creemos en él, tenemos la vida eterna. No la tenemos porque ain no
hemos completado el vuelo.

La vision de Alcance Contemplativo es ésta: “,Como podemos servir a la Iglesia y a la co-
munidad cristiana, haciendo asequible la rica tradicion contemplativa cristiana en nuestros dias con
la forma de lenguaje, inspiracion y sistema de apoyo que permita a nuestros contemporaneos seguir
el camino hasta el final?”. En el desarrollo de este sistema de apoyo, busqué un fondo conceptual en
ciertos paradigmas psicoldgicos, porque pensé que serian muy pocos los buscadores dispuestos a
comenzar el camino espiritual actualmente leyendo los clasicos espirituales. Me extrafia que alguien
hubiera estado dispuesto a comenzar la oracion centrante si yo no la hubiera situado en un marco de
referencia psicolégico con el que se pudiera identificar. Pienso que el estudio de los viejos clasicos
no es el camino para comenzar. ;Cuantas personas pueden deducir un método practico de oracion a
partir de la lectura de doscientos o trescientos clasicos espirituales, la mayoria de ellos con un voca-
bulario y unos puntos de referencia muy diferentes de los nuestros? La tradicion cristiana ha estado
siempre en cierto modo limitada en su metodologia. Hay muchos materiales excelentes sobre el pe-
cado original y la caida y el terrible estado en que nos encontramos como resultado de los siete pe-
cados capitales. También hay abundante bibliografia sobre la unién transformante y sus gozos, pero
no hay muchas obras que digan cémo ir de un lugar al otro.

En este punto fue donde recibi cierta inspiracién de Oriente. Los maestros orientales co-
menzaron a llegar a Estados Unidos en gran ndmero después de la Segunda Guerra Mundial di-
ciendo: “Aqui esta nuestro método de oracién contemplativa [lo llamaban meditacion]. ;Dénde esta
el vuestro?”. Para esta pregunta no teniamos practicamente ninguna respuesta. No teniamos ningun
tipo de método comparable a sus instrucciones concretas y detalladas. Incluso los Ejercicios Espiri-
tuales de san Ignacio se encontraban en un estado bastante triste en aquellos dias: ofrecian varias
composiciones de lugar utiles, buenas en si, pero en modo alguno capaces de llevar a las personas a
los niveles méas avanzados de la fe o al estado contemplativo. En las Ultimas décadas los jesuitas han
hecho mucho para recuperar la inspiracion y el método originarios de Ignacio. La oracién centrante
fue desarrollada para ofrecer a los cristianos el acceso a la riqueza de nuestra tradicion contemplati-
va. Y a principios de la década de 1980 estaba claro que este método iba a satisfacer un hambre
muy real. Cada vez eran méas los que respondian y tanto su vida como su oracion se transformaban.

Todo el que hace una préctica de oracion seria, sea del tipo que fuere, necesita un fondo
conceptual para profundizar e integrar la practica. Yo sabia que serian muchos los que plantearian
esta necesidad si mantenian la practica de la oracién centrante. Al preparar el material que después
se convirtié en la serie de videocasetes “Camino espiritual”, traté de establecer un dialogo entre la
tradicién contemplativa cristiana y la ciencia contemporanea, especialmente la psicologia evolutiva,
la antropologia y la fisica. Al principio no esperaba que nadie mostrara interés por ello — ciertamen-
te, no los laicos-. Pero pronto descubri que los laicos estaban mucho mas interesados que el sacer-
dote o el religioso medios. También me di cuenta que personas de otras confesiones cristianas esta-
ban interesadas porque no tenian una perspectiva contemplativa en su confesion y comenzaba a sen-
tir la necesidad de algo méas experimental que los sermones y la teologia. Incluso algunos sacerdotes
y obispos comenzaban a preguntarse si la forma de convertir de nuevo a las personas o evangelizar-
las era comenzar con la liturgia o con la instruccion catequética. Parecia que algun tipo de experien-
cia de oracion seria una forma de comenzar mas prometedora, algo que haria que la gente cambiara
de idea.

El término “meditacion” significa para los familiarizados con los métodos orientales lo que
los cristianos entendemos por contemplacion, es decir, una forma de hacer caso omiso del flujo



66

habitual de pensamientos durante un periodo de tiempo. Desde un punto de vista filosofi-
co/psicolégico, ésta es realmente la esencia de toda forma de meditacion oriental. Carlos Castafieda
lo formuld en una expresion clésica: “Detén el didlogo interior”. Este es un método muy (til a fin de
preparar la mente para la oracién contemplativa. EI proceso por el que uno se confia a la guia divina
no es un sentimiento “de ir de la mano”; todo lo contrario, es el coraje de avanzar sin que Dios “nos
lleve de la mano”, esto es, avanzar en las noches oscuras donde tiene lugar el camino real y sin las
cuales normalmente no alcanzamos la Tierra Prometida.

Nuestra organizacion no es en modo alguno una forma de vida monastica laica. Rechacé de-
liberadamente este paradigma, porque sabia que tan pronto como usaramos el término “monasticos”
el ciudadano medio volveria a pensar en la nocidn institucionalizada de contemplacion, como reali-
dad exclusiva de quienes viven en los monasterios. Recuerdo a un sacerdote que decia que en el
seminario, cuando el profesor de teologia espiritual llegé al lugar donde el texto se referia a la con-
templacion, dijo: “No entraremos en esta cuestion ahora. Es cosa de los que viven en Spencer”.
iComo si la contemplacion no tuviera nada que ver con las personas de la vida activa! Esta era la
mentalidad universal que habia en torno a 1975. No podiamos hablar sobre contemplacion, ni si-
quiera en los monasterios, sin que alguien se levantara y se fuera y sin que muchos se pusieran muy
nerviosos. A la gente comun se le habia ensefiado que la contemplacion era s6lo para los misticos y
los santos. En realidad, la contemplacion no es la recompensa de una vida virtuosa; es una necesi-
dad para una vida virtuosa. Esperaremos durante mucho tiempo hasta que los sacerdotes y los laicos
que asumen actualmente muchos de los deberes de los sacerdotes, sean capaces de ser guias espiri-
tuales. Esta ni se puede considerar s6lo como otra de sus muchas competencias profesionales. Tie-
nen que ser tocados o iluminados, por el hecho de que no nos hacemos a nosotros mismos directores
espirituales, sino que nos entregamos, sometemos y abandonamos al camino sin los apoyos que nos
gustaria tener para sentirnos seguros. De hecho, prescindir de la seguridad es algo que hemos de
aceptar como condicién para el camino. Si no aceptamos el viaje a lo desconocido, no somos real-
mente candidatos para la contemplacién porque eso es lo que se presupone. Dios tiene que llevarnos
a un lugar que implica una inversion completa de nuestros valores preestablecidos, un vuelco total
de todos nuestros planos cuidadosamente trazados y una gran renuncia a nuestras ideas preconcebi-
das.

La motivacion lo es todo en el camino espiritual. Pienso que Dios se preocupa menos de un
cambio de estilo de vida o de circunstancias ideales que de nuestra actitud hacia los que estamos
haciendo. Puede ser que el sistema del falso yo revestido con un traje religioso o espiritual sea el
que inspire nuestra motivacion. Abandonarse a lo desconocido, someterse al proceso de descarga, es
un paso esencial hacia el misterio de nuestro inconsciente. En él estdn escondidos no sélo toda la
historia de nuestra vida, especialmente las heridas emocionales de los primeros afios enterradas en
el almacén de nuestro cuerpo, sino también los elementos positivos de nuestra capacidad de creci-
miento en la fe, la esperanza y el amor de Dios, donde también esté presente la inhabitacion divina.
Tenemos que recuperar gradualmente la conviccidn, no sélo el sentimiento, de la inhabitacion divi-
na, el darnos cuenta de que Dios —Padre, Hijo y Espiritu Santo- vive en nosotros. Este es el corazon
del camino espiritual, y la oracion centrante esta totalmente a su servicio.

Con frecuencia me piden que clarifique la relacién entre la oracién centrante y la lectio di-
vina. La oracion centrante no es una parte del método de la lectio divina. Mas bien es un método
distinto de oracion que brota de la misma tradicion. Esta estrechamente relacionado con la lectio di-
vina, pero no tanto en su método como en la relacion creciente con Cristo que la lectio divina impli-
cay fomenta.

Una de las consecuencias practicas de la oracién centrante es la superacion de los obstacu-
los con que se encuentra en pleno desarrollo de la lectio divina en nuestro tiempo porque las perso-



67

nas estan condicionadas para oponerse a su movimiento espontaneo hacia la oracién contemplativa.
Algunos tienen mentes brillantes y estdn preparados intelectualmente para reflexionar sin fin. Esto
no quiere decir que no sea necesaria alguna reflexion sobre las verdades de la fe. El problema de la
lectio divina es como llegar desde la oracién efectiva simplificada a la contemplacion. Cada vez me
he convencido mas de que normalmente hace alta la oracién centrante 0 un método semejante para
gue nuestros contemporaneos alcancen la contemplacion a través de la practica de la lectio divina.

En nuestro tiempo hay una inculturacion predominante en las dos cosas que mas se oponen
al paso de la meditacion discursiva al silencio interior. La primera es la hiperactividad — pensar que
tenemos que hacer algo en la oracion para complacer a Dios-. La segunda es una conceptualizacion
excesiva, un riesgo especial para los que han recibido una formacion especializada, y mas ain para
quienes han recibido una formacidn teoldgica especializada. Han asimilado gradualmente la idea de
que pensar sobre Dios es orar. No lo es en absoluto. La oracién centrante es una forma de capacitar
a nuestros contemporaneos a fin de que superen esos dos obstaculos culturales principales para su
desarrollo en la oracién. Se supone que en la lectio divina hemos de reflexionar, responder y des-
pués, de una forma misteriosa, descansar en Dios.

Actualmente no hay una ensefianza comin sobre cdmo se pasa de la meditacién discursiva
al descanso en Dios. De hecho, hasta hace muy poco se desalent6 especificamente este movimiento.
Durante siglos los miembros de las comunidades de jesuitas han tenido que permanecer en la medi-
tacion discursiva por miedo a una mistica privatizada. El resultado histérico de esta mentalidad no
es sorprendente: la contemplacién se institucionalizo y, por consiguiente, estuvo disponible sélo en
ciertas circunstancias altamente estructuradas, no accesibles remotamente a los laicos ni siquiera a
las personas de vida activa, por no mencionar a los ocupados monjes y monjas de los monasterios.
No obstante, sin la experiencia del descanso en Dios, todos los pecados capitales pueden florecer
sin que nos demos realmente cuenta de ello. Podemos pensar que hacemos grandes cosas por Dios
si trabajamos o ensefiamos en una parroquia, pero los siete pecados capitales, los resultados de los
programas emocionales para la felicidad en el inconsciente, estan presentes de formas concretas y,
si no nos enfrentamos a ellos, os llevaran a quemarnos o al fariseismo, los riesgos producidos por
las ocupaciones de las personas consagradas

Esta es la razon por la que digo que actualmente no podemos llevar una vida espiritual sin
un conocimiento operativo de la propia psicologia. Si no desarrollamos una identidad personal sana,
carecemos de los recursos psicologicos para el camino. Quienes han sido heridos en los primeros
afios de vida, y no tienen un yo fuerte porque han sufrido opresion o abuso, no tienen un yo que dar
a Dios. No tienen un yo para relacionarse ni con Dios ni con nadie. Cuando oyen consejos como
“humillate” o “mantén siempre baja tu mirada” o “no pongas nunca en tela de juicio la autoridad”,
se conforman inmediatamente porque es realmente lo que les gusta hacer. No quieren asumir res-
ponsabilidades por si mismos y por el dafio que sufrieron en los primeros afios de vida. Prefieren la
responsabilidad exterior a la transformacién interior. Pero sin la responsabilidad personal de nuestra
vida emocional, aunque se halle herida, nunca iniciaremos el camino. Naturalmente, la vida cons-
ciente tiene que ser nuestro punto de partida, pero el mayor problema es nuestra motivacion incons-
ciente. Hay que cambiar ambas cosas.

La oracion centrante crea la atmésfera en la que puede comenzar a suceder ese cambio. Al-
gunos percibiran que esta practica producira cambios en ellos y se retiraran. Los prepsicoticos y los
depresivos deberian entrar en ella s6lo si cuentan con guia profesional porque la oracion centrante
nos hace vulnerables al inconsciente. Es necesario que tengamos una identidad personal o un yo su-
ficientemente fuerte para ser capaces de hacer frente al material emocional doloroso cuando se ma-
nifiesta.



68

Un viaje al inconsciente es una travesia hacia el gran desconocido. Una de las razones por
las que recomendamos limitar la oracién centrante a dos periodos cada dia es que con una exposi-
cién moderada de este tipo al inconsciente, el paso requerira varios afios, a no ser que alguna forma
previa de meditacion profunda haya liberado material que pudiera salir a la superficie muy pronto.
Aparte de esta Gltima consideracion, las personas normalmente tienen mucho tiempo para captar el
fondo conceptual del método, de modo que cuando el inconsciente comienza a descargar y entran
en contacto con los traumas y los impulsos instintivos de la infancia, tienen la capacidad para afron-
tarlos. La experiencia sera aun dolorosa, pero no haré que se echen atrés.

Pongamos de relieve un punto muy importante: la oracién centrante es tanto una relacion
como un método para fomentar esa relacion al mismo tiempo. Esta escondida en la dindmica rela-
cional de la lectio divina, aun cuando no podemos afirmar exactamente que sea una parte de la lec-
tio o que surja de la lectio. Es también un método destinado a reducir los obstaculos para la con-
templacion, especialmente la hiperactividad, la hiperdependencia de nuestro pensamiento y la pre-
ocupacién excesiva por nosotros mismos y nuestros actos. EI método es una disciplina que hace po-
sible que el desarrollo de la relacién con Jesus llegue a su término en la unién con Dios. Basta con
que hablemos con personas cuya oracion es fundamentalmente de composicion de lugar o de medi-
tacion discursiva para darnos cuenta de que estamos en un nivel diferente. Nadie puede comprender
la oracion contemplativa si no tiene una cierta experiencia de ella.

La oracion centrante se relaciona con la lectio divina como una disciplina destinada a corre-
gir lo que nos dificulta o impide pasar de la oracién afectiva simplificada a la contemplacion. Esto
no significa que si practicamos la oracion centrante no hagamos nunca ninguna otra forma de ora-
cién. Sencillamente hacemos la lectio y otras formas de oracion en otros momentos.

Con esto se suscita una cuestion delicada: “;Podemos comenzar una ida de oracion sin la
oracion centrante?”. La tradicion dice que normalmente no deberiamos comenzar con la meditacion
discursiva y que no deberiamos pasar més alld de la oracion afectiva a no ser que supiéramos que
Dios nos Illama a la contemplacion. Pero nadie explica que lo que esto significa realmente o como
podemos saber cuando Dios nos llama. No es facil verificar en los casos concretos los signos habi-
tuales que da san Juan de la Cruz. Podriamos acudir a un/a director/a espiritual que, se supone, nos
ayudara a discernir, pero es posible que no sepa hacer realmente ninguna de las dos cosas. Mi pre-
gunta es por qué necesitamos saber.

Observemos de nuevo el continuum del diagrama 1 (Capitulo 6). Desde un extremo se diri-
ge hacia nosotros la accién del Espiritu Santo y desde el otro nuestros esfuerzos pr orar se dirigen o
se abren al Espiritu. Segun la fe de la Iglesia catélica, ni siquiera podemos tener el deseo de orar sin
la gracia del Espiritu Santo. En este sentido, toda oracidn esta inspirada por el Espiritu. Decimos
que el Espiritu asume gradualmente nuestra oracion y que la oracion centrante esta al servicio de
ese proyecto. Pero recordemos que “gradualmente” es una categoria nuestra, no de Dios. La escritu-
ra presenta siempre la conversién o metanoia como una accion unificada, un reconocimiento que
nos deja muertos en nuestros caminos y nos devuelve a la vida en una direccion diferente. Si, bajo
la inspiracion del Espiritu Santo, un alcohdlico crénico pude caer en la cuenta de que su vida es in-
controlable y la pone en manos de Dios, por qué es tan dificil imaginar una persona, incluso un
cristiano “no experimentado”, movida por los dones contemplativos de sabiduria, entendimiento y
ciencia en su oracion. Para Dios no es dificil.

Para volver al continuum del que hemos hablado anteriormente citare a san Agustin: “Nos
movemos espiritualmente no con nuestros pies, sino por nuestros deseos”. Cuando el deseo de la
union con Dios se manifiesta tanto en la vida diaria como en la oracion, llega un momento en que
hemos reducido nuestra actividad a lo que se llama oracién afectiva simplificada, a saber, una pala-



69

bra, un par de palabras, un gesto o una imagen generalizada —no una composicién de lugar- que im-
plica el sentido espiritual de la vista. Es posible que lleguemos en el uso de la palabra sagrada (que
es simplemente un gesto de nuestra intencion y, por consiguiente, una expresion de amor) a un pun-
to en el que nos desprendemos de la conciencia y sentimos en mayor o menor medida una sensacion
general de paz, de ser tomados por Dios o sencillamente de permanecer descansando y sosegados.
Lo que ha sucedido es que la intencionalidad renovada una y otra vez al retornar a la palabra sagra-
da se ha convertido en un habito y se repite. Cuando abandonamos la palabra sagrada, entramos en
una tierra de no varén/no mujer en la que la accion del espiritu se encuentra con la actividad real-
mente simplificada de la renovacién de nuestra intencion por medio del simbolo sagrado. Entonces
se da la contemplacion en el término estricto de la palabra. Hasta entonces la practica de la oracion
centrante es en realidad “contemplacion adquirida”, una disciplina de no dialogar con la mente o, si
la mente sigue pensando, de no prestarle atencion. Si la atraccion del didlogo se hace absorbente, re-
tornamos a la palabra sagrada para renovar la pureza de nuestra intencion original, que era pasar el
tiempo de oracién con Dios y abrirnos y entregarnos a Dios.

En la oracion centrante, pues, la pureza de intencién es el foco primario de la préctica. Es
una cuestion de amor. Por eso nos hace salir de nuestra dependencia anterior (consciente o incons-
ciente) de pensar sobre Dios y de realizar actos de devocion a fin de sentir que estamos haciendo al-
go cuando oramos. Ahora el Espiritu ha asumido nuestra actividad y ora en nosotros. Nuestra vo-
luntad se mezcla con la de Dios de una forma misteriosa, de modo que tenemos una sensacion de
bienestar o una conviccién de estar con Dios o en Dios. En ocasiones el consuelo sensible se des-
borda en el cuerpo, pero los frutos de esta oracién no lo exigen. La oracién centrante se hace con-
templacion cuando la obra del Espiritu absorbe nuestra oracion y la hace suya. Es posible que poste-
riormente, ése sea nuestro estado habitual de oracion, que es el descanso en Dios. Naturalmente, no
llegamos a ese estado por nuestros propios esfuerzos.

Retornemos ahora a la objecion original basada en la tradicion que dice: “Bien, quiza ten-
gais un buen método de contemplacion, pero la tradicion nos ha advertido constantemente que no
deberiamos comenzar en ese punto. ¢ Qué se responde a esto?”.

Esta es una objecion significativa. Se nos ha acusado de comenzar a curar una mala lectio
divina antes de que hayamos contraido la enfermedad. Estoy convencido de que podemos comenzar
la lectio divina en cualquiera de las cuatro etapas —lectura, reflexion, respuesta o descanso-. De
hecho, es mejor que algunos comencemos con el descanso en Dios, precisamente por causa de nues-
tro condicionamiento cultural. La lectio es un proceso dindmico: por eso hacemos hincapié en su
naturaleza como relacién. La cualidad relacional de la oracion centrante implica los cuatro niveles.
Si uno no ha incorporado en su psique las tres primeras etapas de la lectio, la oracién centrante
atraera suavemente al orante para que retroceda y llene el vacio. La oracién centrante hara retroce-
der a las etapas anteriores de la lectio porque son una parte integral de todo el proceso organico.
Querremos saber como hemos llegado donde nos encontramos. Esto no es simple teoria. La red de
Alcance Contemplativo contiene muchos testimonios de la validez practica de esta afirmacion.
Desde un punto de acceso inicial en la oracién centrante, esas personas se han sentido motivadas a
un compromiso mas pleno con toda la tradicion cristiana contemplativa y biblica.

La oracién centrante encaja bien en la tradicién de la lectio. Pero encaja en un lugar especial
y sirve a un proposito especial. Un obispo me cont6 que el resto de sus practicas devocionales mejo-
raron cuando comenz0 a practicar la oracién centrante todos los dias. Por primera vez comprendid
por qué las hacia y como encajaban en el desarrollo orgénico de su vida espiritual. De hecho, la ora-
cién centrante es la lectio en el sentido amplio de la palabra. Sencillamente estamos comenzando en
un lugar que normalmente no se ha recomendado hasta ahora, pero lo hacemos por razones convin-
centes y obtenemos buenos resultados. La tradicion de la lectio divina ha ensefiado siempre que po-



70

demos ir de un nivel a otro incluso en el mismo periodo de oracion. Todas las etapas quedan refor-
zadas si hemos llegado a la Gltima. Si pudiéramos persuadir a las personas para que comenzaran la
oracién centrante —especialmente a los intelectuales que probablemente no experimentaran la con-
templacion si antes no disciplinan su compulsion a reflexionar-, todas las cosas que hacen saldrian
mejoradas. Su oracién diaria seria mas interactiva, sus reflexiones tendrian la uncion del Espiritu
Santo y su conversacion tocaria el corazén de otras personas mucho mas que antes. Aqui estamos
hablando sobre el amor. Esto es también lo que distingue la oracion centrante de los métodos orien-
tales. Los métodos orientales estan interesados primariamente por la conciencia. La oracién centran-
te estd interesada en el amor divivno.

El difunto padre Dan O’Hanlon, un distinguido jesuita, autoridad en el dialogo entre las re-
ligiones, escribe: “A través del contacto con la practica asiatica descubri que podemos dirigirnos
hacia la meta de la oracién mas alla de la palabras y los conceptos sin comenzar necesariamente con
palabras y conceptos”. Pienso que éste es un desafio y una intuicion del oriente que tendriamos que
tomar en serio.

Las tradiciones orientales hacen mucho hincapié en lo que el yo puede hacer y, por consi-
guiente, llevan consigo el riesgo innato de identificar el verdadero yo con Dios. Por otra parte, la
tradicién cristiana reconoce a Dios presente en el verdadero yo pero distinto de él. En otras pala-
bras: permanece nuestra unicidad y se convierte en el vehiculo para la expresion divina, que es la
causa por la que fuimos creados: participar por la gracia en la unidad del Padre y el Hijo.

La oracion centrante procede de la tradicién cristiana y es un apoyo para todas las devocio-
nes tradicionales porque ilumina su fuente. Asi, se convierte en el fundamento de un apostolado
mucho mas fecundo y de relaciones verdaderamente desinteresadas con otras personas, el cosmos,
la tierra y la Trinidad. En otras palabras: la oracion centrante es la Trinidad que vive la vida divina
dentro de nosotros. Es eminentemente una oracion trinitaria e implica la encarnacion, la inhabita-
cién divina, el cuerpo mistico de Cristo, los siete dones del Espiritu —las grandes ensefianzas dog-
maticas consideradas generalmente por los te6logos como los principios mas importantes relaciona-
dos con el camino espiritual.

Al ensefiar la oracion centrante, normalmente no hablamos mucho sobre esos principios al
comienzo porque los cursillos introductorios y el seguimiento inicial no son un curso teolégico. No
obstante, después es necesario que mostremos como se ha expresado, con otros nombres y formas,
la oracion centrante en la tradicion. En épocas anteriores se han definido claramente métodos “c6-
mo” (los que dan instrucciones y consejos practicos). La oracion centrante es una re-expresion, en
una forma adaptada a nuestro tiempo, de la tradicion apofatica desarrollada inicialmente por los Pa-
dres del desierto y transmitida por Casiano. Pero cuyas raices son mucho méas antiguas. La anuncid
ya san Pablo. Lo que los Padres del desierto hicieron fue practicar la oracion continua durante largo
tiempo hasta que se dieron cuenta de que la perseverancia requeria un método. Un método que se-
guian para entrar en el cuarto interior era la repeticion de un versiculo biblico como, por ejemplo,
“Dios mio, ven en mi auxilio”. Asi lo describe Casiano en la Décima colacién y corresponde a la
practica que Ilamamos sentencia de oracion activa en Alcance Contemplativo. Es fundamentalmente
una practica para estar en contacto directo con Dios en todas las actividades a lo largo del todo el
dia (véanse mis obras Invitacién a Amar y Mente Abierta, Corazén Abierto).

Otra practica, mas cercana aun al método de la oracion centrante, es la que describe Abbas
Isaac en la Novena colacion de Casiano. “Hemos de prestar una atencion especial”, comienza Ab-
bas Isaac, “el precepto evangélico nos ordena que entremos en nuestro cuarto y cerremos la puerta
para orar a nuestro Padre”. Es posible que los liturgistas tengan dificultades con este texto, pero po-
dria ser un consuelo para ellos que reflexionaran sobre el hecho de que, a la luz de la doctrina de la



71

comunion de los santos y del cuerpo mistico, tanto si uno esta solo como si esta con los demas, toda
la oracion genuina es liturgia. “Oramos en nuestros cuartos”, contintia Abbas Isaac, “cuando apar-
tamos completamente nuestros corazones del tumulto y del ruido de nuestros pensamientos y nues-
tras preocupaciones y en secreto e intimamente ofrecemos nuestra oracion al Sefior. Oramos con la
puerta cerrada, cuando, sin abrir nuestra boca y en perfecto silencio, presentamos nuestra peticiones
al que no presta atencion a las palabras, sino que mira nuestro corazén”. Esta ensefianza de los Pa-
dres del desierto que se encuentra en el capitulo 5 de la Teologia mistica de Dionisio, monje sirio
del siglo VI, conocido durante muchos siglos como san Dionisio Areopagita y méas recientemente
como Pseudo Dionisio.

Los primeros monjes intuyeron que un estilo de vida estructurado no era suficiente para el
crecimiento en la oracién. Tenian que afadir una préctica interior. Toda la tradicion contemplativa
cristiana nos recuerda la invitacién del Evangelio: “jEntra en tu cuarto y cierra la puerta!”.

La oracion centrante es heredera de esta escuela de oracion. Se basa primariamente en La
nube del no saber, pero en nuestra presentacion de la oracion centrante he incorporado elementos
que se hacen eco de otros clasicos espirituales cristianos. He tomado de san Francisco de Sales y
santa Juana de Chantal la idea de la delicadeza con la que hemos de retornar a la palabra sagrada.
Este énfasis no aparece en La nube del no saber. Me he basado mucho en la ensefianza de san Juan
de la Cruz en Llama de amor viva (estrofa 3, versos 26-59), donde describe la transicion de la medi-
tacion discursiva a la contemplacion.

A lo largo de los siglos se ha tratado la tradicion apofatica con mayor o menor discrecion,
en ocasiones yendo demasiado lejos en un direccion y en otras avanzando demasiado en la oracion
contraria. No podemos confiar indiscriminadamente en ninguno/a de los/as maestros/as espirituales.
Cada uno de ellos/as esta condicionado por su tiempo y su cultura, al menos en cierto grado. Al ob-
servar la tradicion, hemos de saber como leer a los Padres y establecer una relacion critica entre
ellos, los escritores posteriores y la psicologia moderna, con cierta precaucion en relacion a las ex-
hortaciones de los escritores que no tenian este conocimiento. Ahora que lo tenemos, hemos de
usarlo. Es un conocimiento que la mayoria de nuestros contemporaneos comprenden. Pero hay que
ensefarlo de forma que no se reduzca a ofrecer un mero programa de autoayuda.

Quienes estan dispuestos a afrontar las dificultades de un cursillo introductorio tienen que
estar motivados por algo. En ocasiones es la curiosidad o la esperanza de encontrar un grupo ade-
cuado de personas con las que orar o conversar. Me parece que quiz& también actle el Espiritu. Si
esas personas no estan preparadas para la practica, sencillamente la abandonaran cuando vuelvan a
casa. Si estan preparadas, continuaran recorriendo el camino y Alcance Contemplativo continuara
creciendo. Este carisma tiene s6lo diez afios; no hay ninguna organizacién que se pueda mostrar
digna de crédito en un tiempo tan corto. Pero al menos hemos sido testigos de algunos signos alen-
tadores.

Alcance Contemplativo en cuanto red es primariamente un proceso. Este proceso atiende a
las necesidades de quienes estan creciendo en la experiencia contemplativa y trata de satisfacerlas
apropiadamente mientras continuamos nuestra peregrinacion hacia lo desconocido.



72

12. EL ROSARIO COMO ORACION CONTEMPLATIVA.

El origen del rosario se sitGa en la primera Edad Media. Su invencién en aquella época fue
muy ingeniosa porque en aquellos dias no habia libros y cuando los fieles ordinarios iban a la igle-
sia los domingos no podian entender lo que decia el Evangelio, porque se proclamaba en latin. Asi
pues, el pueblo comln no tenia acceso a la Escritura. El rosario, basado en la repeticion del padre-
nuestro que Jesus nos ensefid, u en textos de la escritura que forman el avemaria, formuld estas ora-
ciones vocales simples de una forma que los laicos ordinarios podian recitar facilmente. En efecto,
el rosario se convirtio en el oficio de los laicos. También se convirtié progresivamente para algunos
en un método que conducia a la oracién contemplativa, aun cuando obviamente es un método de
concentracion distinto del método receptivo con el que estamos familiarizados en la oracion cen-
trante.

La tradicion, tal como lo entiendo, ha mantenido siempre que hay tres formas de rezar el ro-
sario. Podemos unir dos o tres de ellas, si o queremos. La oracion basica del rosario es la recitacion
de las oraciones vocales, es decir, basta con recitar los padrenuestros (“Padre nuestro”) y las avema-
rias (“Dios te salve, Maria”) tal como estan agrupados en las cuentas —un padrenuestro en la cuenta
grande, seguido por diez avemarias en las pequefias-. Cada uno de estos grupos —un padrenuestro,
diez avemarias y una doxologia final- forma un misterio.

Un avance significativo en el desarrollo de la devocion del rosario se produjo cuando a la
simple recitacion de las oraciones vocales se afiadié la reflexion sobre los grandes misterios de la fe.
Se asoci6 cada uno de los quince misterios del rosario con una de las grandes fiestas de Jesis y de
Maria celebradas en la liturgia, como la anunciacién, la visitacion, la natividad, la presentacién, el
nifio Jesus perdido y hallado en el templo — los cinco primeros de los quince misterios-. (EI término
“misterio” se refiere a la gracia del acontecimiento, la creencia en que Dios estaba de alguna mane-
ra presente en el acontecimiento particular y se revelaba de una forma Unica a través de él). Asi, el
rosario se convirtié en un verdadero compendio de la liturgia. Quienes recitaban los quince miste-
rios del rosario en un dia o en una semana podian tener acceso a areas completas de la Escritura
gue, de lo contrario, habrian permanecido cerradas para ellos a causa de la falta de formacion o de
conocimiento de la lengua latina. Esta practica —la segunda forma de rezar el rosario- permiti6 a los
creyentes profundizar en su fe al unir a las oraciones vocales sus propias reflexiones sobre los gran-
des misterios. La tercera forma de rezar el rosario era simplemente descansar en la presencia de
Dios, de Marfa o de uno de los misterios.

Imaginate que practicas la recitacion de una parte significativa del rosario —por ejemplo,
cinco misterios- como una devocién diaria. ¢(Adonde te llevara esto? A una amistad méas profunda
con Cristo. En el momento en que comienzas a orar, haces un acto de fe en presencia de Dios y de
esta forma entras de nuevo en contacto con la gracia del bautismo. En el bautismo la divina Trini-
dad (Padre, Hijo y espiritu Santo) entra en nuestro ser mas intimo y habita en él. A no ser que nos
opongamos deliberadamente a esta presencia con un pecado muy grave y totalmente deliberado.

Llegado el momento de nuestra vida, tenemos que ratificar lo que se hizo en el bautismo y
hacerlo nuestro; de lo contrario, su realizacién plena quedaré limitada. La Unica forma de hacer
nuestra una cosa es hacernos responsables de ella. Esto requiere reflexion y eleccion. En cualquier
caso, por el bautismo no convertimos en una célula del cuerpo mistico de Cristo. El mismo Espiritu
gue habita en Jesus, el Cristo vivo y glorificado, habita también en nosotros, de forma que nos con-
vertimos en miembros vivos del cuerpo de Cristo que se extiende en el tiempo. El cuerpo mistico de
Cristo se manifiesta en la comunidad cristiana por la proclamacién del Evangelio y la oracién euca-
ristica, pero especialmente en la santa comunion. Nétese que el término no es “santa conversacion”,



73

sino “santa comunién”, lo que implica el sentido intuitivo de la presencia de Cristo, donde no tene-
mos que decir nada, sino simplemente gozar de su presencia al consentir en la verdad y el amor que
nos ofrece. Cristo esta siempre presente dentro de nosotros en su naturaleza divina como la Palabra
eterna del Padre. La santa comunion tiene el objetivo de despertarnos a la presencia permanente de
Cristo que comenzo en el bautismo, se hizo méas profunda en el sacramento de la confirmacion y
mas honda aln por nuestra oracion personal y la recepcion frecuente de la eucaristia. En el cristia-
nismo es esencial el crecimiento en la relacion con Cristo, una relacion que se profundiza constan-
temente y se dirige a todos los niveles de nuestro ser; no s6lo nuestro cuerpo, mente o imaginacion,
no sélo nuestro corazon, sino nuestro ser mas intimo donde la palabra reverbera en el silencio y
donde se realiza la divina unién. Una vez que hemos oido la palabra de Dios en ese nivel profundo,
hemos oido finalmente todo el mensaje del Evangelio.

A mi juicio, el rosario esté al servicio de ese proyecto en gran medida como la lectio divina,
a la que ya nos hemos referido con cierto detalle. Entran en juego los mismos principios. La forma
en que desarrollamos la amistad con Cristo es a través de la reflexion sobre los misterios de su vida.
El rosario es una forma organizada de ayudar a las personas a reflexionar sobre los misterios sin te-
ner que leer toda la Escritura que, como hemos dicho, no ha sido accesible hasta hace relativamente
poco tiempo. De una forma muy simple, dia tras dia, los creyentes recitaban y reflexionaban sobre
los quince misterios. De este modo se sumergian en un ambiente biblico y quedaban capacitados pa-
ra establecer una relacion entre la vida diaria y esas fuentes fundamentales de la inspiracion cristia-
na. Al acudir al trabajo o al realizar sus deberes en casa, con frecuencia llevaban consigo un rosario
y tal vez rezaban un misterio de vez en cuando, de forma parecida a como actualmente en ocasiones
se reza el rosario mientras se viaja o se espera el autobus.

Naturalmente, no es necesario rezar el rosario de una vez. No es obligatorio recitar un cierto
nimero de misterios cada vez. Pero tiene mucho sentido reservar un tiempo especifico, si queremos
rezar el rosario como una devocion principal, de forma que podamos prestar total atencion. Des-
pues, podemos usarlo como la base de nuestra conversacion con Cristo. Un encuentro regular, si no
diario, es la disciplina esencial para llegar a conocer a alguien, y también a Dios.

Al igual que sucede en la lectio divina, en el rosario hay un movimiento inherente de la re-
flexion al simple descanso en Dios. Imaginate que dedicas media hora al rosario cada dia. Supdn
gue mientras reflexionas sobre los misterios, sientes una atraccién interior a guardar silencio en pre-
sencia de Nuestra Sefiora y asimilar Unicamente la dulzura de su presencia con tu espiritu interior.
Podrias sentir la cercania de la divina presencia en tu interior de la misma manera que la proximi-
dad de Nuestra Sefiora. Esto es lo que quiere decir con el término “descansar en Dios”. El camino
hacia la contemplacion es ir mas alla de las oraciones vocales y mas alla de la reflexion cuando
sientes la atraccion de guardar silencio. Este es el momento en que deberias sentirte libre para dejar
de decir las oraciones vocales y seguir la atraccion de quedarte callado, porque tanto las oraciones
vocales como la meditacion discursiva estan destinadas a conducirnos gradualmente a ese lugar se-
creto y sagrado. Este es el unico propésito. Muchos no lo comprenden y piensan que tienen que re-
zar un nimero determinado de misterios 0 un nimero determinado de oraciones. Este no es el pro-
posito del rosario.

Cuando te comunicas con un amigo o un ser querido, la conversacién ha de ser espontanea
y cuando te sientes inclinado a descansar en el otro, tienes que permanecer en silencio. Si la otra
persona habla o si ti dices algo, se rompe ese nivel particular de comunicacion y volvéis a la con-
versacion. Cuando pasa la sensacion de descansar en Dios, puedes volver a tu recitacion del rosario
donde lo dejaste. Si no tiene tiempo para ello, no importa. No hay ninguna obligacion de terminar
nada. En realidad la compulsién a completar un cierto nimero de oraciones vocales dificulta la es-
pontaneidad de la oracion contemplativa. Es necesaria la libertad interior para seguir el movimiento



74

de Espiritu tanto en nuestras reflexiones como en nuestra relaciéon con la comunicacion silenciosa.
Esta libertad es renovadora.

Conozco a muchas personas que han aprendido a rezar el rosario de esta forma. Pero tam-
bién tenemos que ensefiar a otros a orar de esta forma. Muchos se sienten atraidos a permanecer en
silencio a pesar de si mismos o por casualidad, y se sienten culpables porque no completan el nime-
ro fijado de oraciones vocales. El Espiritu los lleva a ese espacio sosegado, pero involuntariamente
en ocasiones se oponen al Espiritu, que los lama al silencio, por causa de sus ideas preconcebidas.
Antiguamente se recitaba un cierto nimero de misterios para ganar indulgencias. Esta practica ha
disminuido actualmente y, sea cual fuere su valor, nunca se deberia haber permitido que dificultara
el movimiento del Espiritu que nos conduce a la contemplacién. En ese descanso oimos la palabra
de Dios en el nivel mas profundo, somos incorporados a Jesucristo y comenzamos a asimilar lo que
Pablo llama la “mente de Cristo” (1 Corintios 2, 16), que se podria resumir como la experiencia del
espiritu y las bienaventuranzas. Cuando los frutos del Espiritu se desbordan en nuestra vida diaria,
experimentamos la plenitud real de la vida cristiana. Entonces la oracion alimenta constantemente
nuestra actividad diaria. Nuestro apostolado o nuestro ministerio —incluyo la vida familiar, la pater-
nidad y la maternidad entre los ministerios mas grandes de la vida cristina- se haran mas efectivos.
Todo el propésito del rosario es conducir a esta experiencia profunda de Nuestra Sefiora, que junto
con Jesus infunde el Espiritu en nosotros. Lo que importa es la calidad de la oracion y no tanto la
cantidad. El desarrollo de la fe y del amor es el fruto de la reflexion en los misterios del rosario v,
especialmente, del descanso en ellos.

En nuestro monasterio de Spencer, Massachussets, habia un hermano lego que era un gran
devoto del rosario. Cuando entré en 1944 en Valley Falls, Rhode Island, antes del fuego que obligé
a la comunidad a trasladarse a Spencer, este querido hermano, cuyo nombre era hermano Patrick,
estaba encargado de ordefiar las vacas. Como habia ordefiado las vacas durante afios, sus dedos y
sus manos eran extraordinariamente grandes. Estaba siempre encorvado porque habia tenido que
permanecer bajo las vacas dia tras dia durante el tiempo del ordefio. Tenia una gran devocién al ro-
sario y siempre estaba recitdndolo. De hecho, nunca dejaba de rezarlo. Conservamos una fotografia
suya, hecha poco tiempo antes de su muerte, en la que se pueden ver sus labios entreabiertos, mien-
tras recita las oraciones del rosario. El rosario se habia convertido para él en una especie de anda-
mio que le permitia ocupar sus manos con una clase de actividad muy simple de modo que su cuer-
po no dificultaba su oracion constante. Dentro del andamio se encontraba el edificio real: su devo-
cidn interior a Nuestra Sefiora y su unién contemplativa con Dios. En el caso de aquellos para quie-
nes las cuentas se han convertido en un andamio para su unién con Dios, el pasar las cuentas conti-
nuamente, incluso en medio de la actividad, no dificulta su contemplacién. Por el contrario parece
que esta repeticion continua sostiene su oracion interior profunda. No obstante, la mayoria de las
personas, antes de llegar a ese estado de oracién, descubren que para entrar plenamente en el des-
canso profundo que infunde el Espiritu, necesitan liberarse de todas las demés actividades. En caso
contrario, la repeticién se hace mecanica.

El hermano Patrick era famoso porque pasaba las cuentas sin detenerse. Las llevaba a todas
partes. Por entonces dormiamos en un dormitorio comun, sobre tablas pequefias sujetas a la pared
en cada extremo de la celda. El jergon colocado sobre las tablas era mas duro que las mismas tablas.
Una noche, cuando todos estdbamos dormidos, hubo un ruido terrible. Las tablas en las que se en-
contraba el jergon del hermano Patrick habian caido al piso de cemento. Todos nos incorporamos de
un salto en la cama. Hubo unos segundos de silencio mortal. Inmediatamente después oimos: “Dios
te salve, Maria, llena eres de gracia...”.

Esta oracién era la primera respuesta del hermano Patrick en cualquier ocasion. Mas tarde,
cuando envejeci6 tanto que ya no podia trabajar, estuvo permanentemente en la enfermeria. Se vol-



75

vié bastante sordo, de modo que para recordar todas las palabras del rosario, adquirié el habito de
repetirlas. Le gustaba repetirlas en voz alta cuando pensaba que no habia nadie cerca, pero no se
podia oir a si mismo. Decia si: “Dios te salve, Maria, llena eres de gracia..., llena eres de gracia...,
llena eres de gracia; el Sefior esta contigo..., contigo..., contigo...”. Un dia habia un novicio en la
enfermeria limpiando la capilla y el hermano Patrick estaba rezando el rosario en voz alta como de
costumbre. Entonces llegé a la frase: “Bendita td eres entre las mujeres”. Y , coo era su costumbre,
continuo repitiendo la dltima palabra: “mujeres..., mujeres..., mujeres...”. El novicio, consternado,
fue corriendo a buscar al abad. “jEse viejo monje de la enfermeria debe tener terribles tentacio-
nes!”, exclamé impulsivamente. “jSélo puede pensar en mujeres!”.

En marzo de 1959 el monasterio de Valley Falls, Rhode Island, se incendid. Hay una foto-
grafia del hermano Patrick que estd sentado mirando el resplandor del fuego. En sus manos tiene las
cuentas del rosario.

Hay muchas personas que han comprendido el gran poder del rosario y a quienes se les ha
ensefiado como recitarlo con la gracia del Espiritu. Se ha convertido para ellas no s6lo en oracion
continua, sino en oracion contemplativa continua. Al decirlo, frecuentemente descansan en el des-
canso de la divina presencia mas alla de otros misterios. Y descansan en un nivel tan profundo que
ni siquiera la actividad de pasar las cuentas y de mover los labios interrumpe su descanso. No tienen
que dejar de hacer lo que estan haciendo porque Dios est4 presente en sus oraciones que todos sus
movimientos son una oracién. Pienso que ésta fue la forma en que or6 Nuestra Sefiora. Para ella
pensar sobre la oracién o tratar de hacerlo pudo haber sido una distraccion, porque ella era oracion
en su propio ser. Era oracion. Su relacion con Dios, que es la esencia de la oracion, era tan intima
que todo lo que hacia era oracidn sin que pensara en ello.

El rosario es indudablemente un medio para la oracién contemplativa. Esto es lo que Nues-
tra Sefiora ha dicho en varias apariciones en los cien o los doscientos Ultimos afios: “Rezad el rosa-
rio”. A mi parecer —y quizas esto sea un prejuicio que tengo como contemplativo-, lo que quiere de-
cir no es solo que recemos, sino que recemos de forma que nos hagamos contemplativos. En otras
palabras: “Rezad el rosario de una forma contemplativa”. Asi, lo que ella pide primariamente es la
oracion contemplativa. A medida que la recitacion regular del rosario hace mas profunda nuestra
comprensién de los misterios y nos empuja mas alla de los misterios hacia periodos de oracion con-
templativa, se abren dentro de nosotros diferentes niveles de union con la divina presencia. La ora-
cién centrante es sencillamente otra forma de caminar en esa misma direccién. También podria ser
Gtil para quienes rezan el rosario que se les dé a probar la oracion contemplativa, de modo que pue-
dan reconocer méas facilmente la Ilamada del Espiritu al silencio interior cuando recitan los padre-
nuestros y las avemarias. Los momentos de oracion contemplativa producen un descanso y una vin-
culacién profundos con Dios. Como consecuencia de esta vinculacion, tenemos coraje y confianza
para afrontar nuestra motivacion no pura y la cara oscura de nuestra personalidad. La purificacion
de nuestra motivacién impura y de nuestro egoismo puede comenzar ahora porque podemos reco-
nocer nuestras heridas mas profundas sélo ante alguien de quien sabemos nos ama y en quien con-
fiamos. EI amor es la Gnica forma en que un ser humano puede llegar a la plenitud del ser. Si esto se
nos ha negado en un grado significativo, entonces hemos desarrollado mecanismos de defensa y nos
sentimos arrastrados a buscar la felicidad en simbolos de placer, afecto y estima que son producto
de la fantasia y, por consiguiente, su frustracion inevitable nos ata con nudos emocionales.

En los momentos de contemplacion y, como fruto de ella. Dios nos muestra delicadamente,
poco a poco, lo que tiene que cambiar en nosotros. Por este motivo el descanso contemplativo,
cuando es parte del rosario, lo completa y cumple sus grandes promesas. En los misterios del rosa-
rio vemos como Dios purifica a sus siervos. Nos damos cuenta de que tiene que ser asi. También
podemos someternos de corazdn a nuestra propia purificacion.



76

Los principios que he puesto de relieve para el uso correcto del rosario valen también para
las otras grandes devociones de la tradicion cristiana: el via crucis (introducido originalmente por
San Francisco de Asis), el canto de los salmos, la oracion litdrgica llamada oficio divino, la adora-
cién al Santisimo Sacramento, la veneracion de iconos y, especialmente. La lectio divina.



77

13. LA RENOVACION CARISMATICAY LA CONTEMPLACION

El movimiento pentecostal comenzé a atraer a los cat6licos a finales de la década de 1960. se
desarrollé rapidamente, manifestando algunos de los carismas y ministerios carismaticos que Pablo
conocié en la Iglesia primitiva. EI movimiento recibi6 entre los catolicos el nombre de renovacion
carismatica. La renovacion satisface en gran medida las dos necesidades que de los cat6licos expe-
rimentan actualmente con especial urgencia: la necesidad de oracion o, mas exactamente, de expe-
riencia de oracion, y la necesidad de sentirse parte de una comunidad cristiana. Se supone que las
estructuras parroquiales ordinarias satisfacen esas necesidades bésicas. Sin embargo, recientemente,
sobre todo en areas donde lo normal es que las comunidades sean grandes, no se cumplen adecua-
damente esas aspiraciones. La experiencia de comunidad proporcionada por grupos de oracién ca-
rismaticos con su interés personal vivo de unos por otros y las expresiones espontaneas de afecto ha
sido como una bocanada de aire fresco para el hambre que muchos catélicos tienen de una vida cris-
tiana integral. Para ellos la renovacion ha aportado libertad frente a las formas estereotipadas de
oracion y ritual, el apoyo y el aliento de la amistad espiritual, y una comprension y un amor nuevos
a la comunidad cristiana como manifestacion viva de Cristo.

Entre los numerosos grupos de oracién que han surgido como resultado de la renovacién, algu-
nos manifiestan una orientacion fundamentalista. Donde la influencia fundamentalista ha sido fuer-
te, ha habido una tendencia a poner un énfasis especial de los dones carismaticos del Espiritu enu-
merados por san Pablo, en 1 Corintios 12, especialmente el don de lenguas. Sin embargo, en los
grupos en los que se ha mantenido una influencia predominantemente cat6lica ha surgido el deseo
del conocimiento y la comprension de los siete dones del Espiritu Santo. Son lo dones de sabiduria,
entendimiento, ciencia, consejo, piedad, fortaleza y temor de Dios. Ademas, se han hecho serios es-
fuerzos a fin de proporcionar un marco conceptual para la renovacién sobre la base de la teologia
catdlica tradicional. Estos intereses han suscitado la cuestion de la relacion entre la renovacion y las
diferentes formas de espiritualidad cristiana del pasado y, en particular, la relacion entre la renova-
cién y la oracion contemplativa y la vida mistica. A quienes buscan un programa solido para el cre-
cimiento espiritual continuo en el contexto de la renovacion, la tradicion contemplativa de la Iglesia
tiene cosas importantes que decirles. Con todo, al abrirse a la tradicion, la renovacion tendria que
permanecer fiel a su inspiracion primaria, que es escuchar al Espiritu que nos fortalece, consuela y
guia con sus inspiraciones indefectibles. Gracias a la renovacion se esta redescubriendo en nuestro
tiempo la espontaneidad de las comunidades cristianas primitivas descritas por Pablo y los Hechos
de los Apostoles. Los primeros creyentes en la Palabra de Dios encarnada se reunian en comunida-
des en torno a Cristo resucitado para escuchar su palabra en la Escritura, para celebrar su significa-
cién en la liturgia y para ser transformados en el Palabra hecha carne por la eucaristia. La presencia
del espiritu se manifestaba palpablemente en esas asambleas por medio de los dones carismaticos.
Al parecer, se dio el don de lenguas, junto con la fe en Jesls y la aceptacion del bautismo, para
animar al creyente individual; por eso Pablo regulé su uso en el culto piblico. La interpretacion de
lenguas, la profecia, los milagros, la curacién, el discernimiento de espiritus, las palabras de sabidu-
ria, la ensefianza inspirada, la administracion y otros dones proveian a las necesidades espirituales y
materiales de las diferentes comunidades cristianas (véase 1 Corintios 12, 8-10). Normalmente estos
dones estaban sujetos al discernimiento de cada comunidad, ya directamente, ya a través del minis-
terio de los ancianos y los presbiteros.

En este modelo biblico reavivado por la renovacion carismatica hay que integrar ahora la obra
continua del Espiritu en el desarrollo de la ensefianza de la Iglesia sobre la oracion contemplativa y
la vida mistica. Lamentablemente, en los ultimos dos o tres siglos la presentacion de esta ensefianza
no ha sido una representacion fidedigna de los grandes maestros de la contemplacion cristiana. La
renovacion de gran alcance de la tradicion espiritual de la Iglesia ha comenzado en serio s6lo con el



78

concilio Vaticano Il. La ensefianza ascética que la mayoria de los sacerdotes, los monjes y las mon-
jas recibieron en los seminarios y los noviciados estaba influida en mayor o menor grado por ciertas
herejias que han plagado la Iglesia a lo largo de los siglos. Al mismo tiempo, se paso6 por alto casi
totalmente la ensefianza mistica de los maestros espirituales de la Iglesia. Como consecuencia, du-
rante los Gltimos siglos la Iglesia ha sido un desierto espiritual, incapaz de nutrir a sus hijos con el
alimento sélido de la oracién contemplativa.

Un indicador significativo de ello se puede encontrar en el movimiento masivo de los cat6licos
hacia las religiones orientales en las tres Gltimas décadas en busca de la dimensidn contemplativa
gue faltaba en su formacion y en su medio religioso. Actualmente los cristianos necesitamos con
urgencia una nueva formulacién de los principios del camino espiritual que sea fiel a la tradicion,
pero que se exprese en un lenguaje y una comprension contemporaneos. Dicha formulacién deberia
evitar diligentemente las influencias negativas de las herejias del pasado, especialmente el manique-
ismo (que infectd la ensefianza ascética de Agustin), el jansenismo (que ejercié un efecto lamenta-
ble en los seminarios franceses e irlandeses desde el siglo XVII hasta nuestro tiempo), el cartesia-
nismo (la filosofia de Descartes, que ejercid una influencia predominante en la formacién de su-
puestos excesivamente dualisticos de la cultura occidental) y el legalismo (que retard6 la marcha de
la Iglesia hacia el mundo moderno). Una nueva formulacion deberia tener en cuenta totalmente los
desarrollos contemporaneos en los estudios teoldgicos y biblicos y las instituciones de la psicologia
y la sociologia, especialmente las que guardan relacion directa con el desarrollo humano y, consi-
guientemente, con la vida espiritual. Al desarrollar el método y el fondo conceptual de la oracion
centrante, he intentado responder a algunas de estas necesidades urgentes.

La iglesia se ha encontrado siempre frente a la tarea de integrar el conocimiento y la experien-
cia de cada época sucesiva en su cuerpo heredado de doctrina y préctica. Aun cuando esta tarea se
esta volviendo mas dificil debido a la proliferacion de nuevas ciencias y a la explosion de la infor-
macion, la Iglesia no puede evitar esta responsabilidad. La capacidad para responder a los signos de
los tiempos de una forma rapida e inspirada y la capacidad para asimilar los valores humanos ge-
nuinos de cada cultura son carismas que la Iglesia debe cultivar si quiere atraer los corazones y las
mentes de la sociedad global que esta naciendo. El concilio de Jerusalén descrito en Hecho 15 es un
buen ejemplo de la actuacion de esos carismas. Habria que notar que los apéstoles estaban conven-
cidos de la inspiracion directa del Espiritu en sus decisiones.

Volvamos ahora a la relacion entre la espiritualidad de la renovacion carismatica y la ensefianza
tradicional de la Iglesia sobre la oracién contemplativa y la vida mistica. Parece que el bautismo del
Espiritu es la iniciacion formal por el espiritu a la experiencia carismatica. Algunos han recibido es-
ta gracia sin ninguna preparacion aparente. Han venido directamente de la calle, por asi decirlo, y
en el primer encuentro de oracién se han encontrado confrontados, y en muchos casos, confundidos
y sobrecogidos por la presencia del Espiritu o la persona de JesUs. Estas experiencias recuerdan una
de las conversaciones instantaneas narradas en Hechos. Evidentemente, el bautismo del espiritu
produce cambios radicales en la relacion previa de la persona con Jesus y con el Espiritu. Si bien las
conversiones particulares difieren ampliamente, muchos relatos describen la experiencia en térmi-
nos como éstos: una fuerte impresion de ser amados por Dios; la seguridad del perdon total de los
propios pecados; una nueva conciencia de Jesus como una persona real y no como una figura abs-
tracta de la historia antigua; una cierta facilidad para practicar la virtud; un amor y una comprension
mayores de la Palabra de Dios en la Escritura y en la liturgia; el deseo ardiente de alabar a Dios; el
celo por dar testimonio de Jesucristo como Sefior y Salvador. Estos y otros efectos indican clara-
mente la accién especial del Espiritu Santo que, en términos de la espiritualidad cristiana tradicio-
nal, podria ser un signo de gracia mistica.



79

Por supuesto, también hay formas graduales de llegar a esas disposiciones eminentes. Se han
observado efectos similares en el curso de buenos noviciados en comunidades religiosas, después de
conversiones sinceras y durante periodos extensos de disciplina religiosa intensiva. El signo esen-
cial de la conversidn, tanto si se produce instantdneamente a través del bautismo en el Espiritu co-
mo si tiene lugar gradualmente en la préctica de la virtud, es que proporciona una intuicién profun-
da de la meta que persigue la préactica cristiana. Es un avance en la direccién fundamental que la
propia vida deberia tomar por ser la de un seguidor de Cristo. Si bien el bautismo en el Espiritu no
establece un estado avanzado de desarrollo espiritual, es una llamada manifiesta a la oracién con-
templativa. Si el don de lenguas acompafia al bautismo en el Espiritu, se afiade un impulso ulterior
en la direccion de la oracién contemplativa. Aun cuando quienes tienen el don de lenguas pueden
ejercerlo a voluntad, no comprenden el significado de las palabras que dicen. Simplemente son
conscientes de que estan orando o alabando a Dios. Una atencion tan simple y cordial a Dios es ya
de por si un comienzo de oracién contemplativa.

La tradicion contemplativa de la Iglesia ensefia que la oracién contemplativa es el desarrollo
normal de la practica de la vida cristiana. Tanto el ejercicio del don de lenguas como la lectura re-
flexiva de la palabra de Dios en la Escritura conducen normalmente a una atraccion creciente hacia
el silencio interior y la oracion. Tanto los grupos como los individuos experimentan esta evolucian.
El fervor inicial que brota del bautismo en el Espiritu, al igual que el fervor inicial que sigue al
compromiso con Cristo por alguna experiencia de conversion similar, tienden a establecerse y a
convertirse en sequedad en la oracion y las préacticas devocionales. Comienzan a predominar la difi-
cultad en la meditacion discursiva, el aburrimiento en los ejercicios espirituales y la inquietud en la
oracion privada o de grupo. Estos signos son la introduccion habitual a la noche oscura del sentido
de la que san Juan de la Cruz ofreci6 una descripcion clasica en Noche oscura.

En esta coyuntura critica en el camino espiritual, la ensefianza tradicional de la iglesia sobre la
purificacion de las raices del pecado es esencial para los miembros de los grupos de oracién. De lo
contrario, podrian abandonar la oracién totalmente. Hay que alentarlos para que vean este periodo
de sequedad omnipresente como una etapa necesaria en el crecimiento de la vida de Cristo resucita-
do dentro de ellos. En el modelo desarrollado en la oracion centrante se explican estos periodos de
sequedad como parte de la purificacién del inconsciente sin que nuestra experiencia inicial de con-
version sufra la misma suerte que la semilla que cae en terreno pedregoso descrita por Jesus en la
parabola del sembrador. Otra forma de considerar estas etapas de sequedad es tomarlas como una
participacion mas intima en el misterio pascual. La kénosis de Cristo descrita por Pablo en Filipen-
ses 2: 5 -10 ha entrado en ellos, como la levadura escondida en la masa descrita por Jesus en otra de
sus parabolas. A medida que crece la humildad, crecen también la compasion hacia los otros, la su-
mision a Dios y la clase de confianza en Dios que lleva a la entrega en nosotros mismos.

En este periodo crucial del desarrollo espiritual personal es importante caer en la cuenta de la
distincidon nitida entre los dones carismaticos, como el de lenguas, profecia, curaciones, etcétera, y
los siete dones del Espiritu. Segun Pablo, los dones carismaticos (excepto el de lenguas) estan des-
tinados a la construccién de la comunidad local. No indican necesariamente que quienes los poseen
sean santos (ni se conviertan en ello) por el hecho de ejercitarlos. Si uno se apega a ellos, son un
obstaculo para el crecimiento genuino. En el caso de quienes han recibido uno de estos dones o
mas, son parte clara del plan de Dios para su santificacién y una causa de agradecimiento. Pero han
de aprender a poner en practica esos dones con despojo y no a gloriarse en si mismos por el hecho
de que hayan sido destinatarios de una gracia especial. Generalmente Dios presenta suficientes
pruebas externas para salir al paso de esta tendencia humana. Profetas, sanadores y otros adminis-
tradores de los dones se pueden beneficiar sobremanera de la oposicién, porque ésta tiende a libe-
rarlos de la fascinacion de sus dones y a mantenerlos en la humildad.



80

Las bienaventuranzas son expresiones mas profundas del Espiritu y se desarrollan, junto con la
fe y la expansién del amor divino, en los corazones de los cristianos maduros. A lo largo del camino
transformante de las bienaventuranzas, el Espiritu reemplaza las dudas de la razén humana —ain
cuando esté iluminada por la fe- por la certeza de la inspiracion divina. Habria que estudiar en pro-
fundidad cada no de los frutos del Espiritu y de las bienaventuranzas como medio para comprender
y colaborar con los movimientos del Espiritu, el Unico que conduce a la santidad.

La transformacion cristiana tiene lugar bajo el poder de las virtudes teologales: fe, esperanza y
caridad. Los siete dones del Espiritu elevan estas virtudes para que operen al modo divino. Uno ve,
siente, discierne y ama de la misma forma que Dios ve, siente, discierne y ama. En Gltimo término,
el amor divino se convierte en la fuente de la vida y la actividad consciente de la persona. “Yo” 0 “a
mi” ya no son el centro de la motivacidn. Cristo se manifieste en la naturaleza humana transformada
y a través de ella.

El propio Pablo hace hincapié en la distincion entre los dones carisméticos dados para la cons-
truccién del cuerpo de Cristo y el don sustancial del amor divino. Segun él, si uno tiene los dones
carismaticos no es alin nada hasta que no tenga el amor divino (véase 1 Corintios 13: 1-3). Por con-
siguiente, el dinamismo basico de la oracion carismatica y el ejercicio de los dones carismaticos de-
berian estar ordenados al crecimiento de la fe, la esperanza y la caridad. Para ser fiel a la invitacion
clara de la unién divina hecha por Dios a través de la gracia del bautismo del Espiritu, la persona no
ha de dejar que la distraigan manifestaciones secundarias del desarrollo espiritual. Ademas, es nece-
sario el discernimiento incluso en el caso de los dones carismaticos mas auténticos. La comunidad,
0 sus representantes, tienen el deber de discernir estos dones y de determinar si brotan de la gracia o
de las energias naturales del inconsciente. Quienes lo poseen deberian voluntariamente someterse a
este discernimiento por el bien de la comunidad. En caso contrario, el ejercicio de los dones podria
destruir el bien comun, en lugar de ser un medio para la construccion del cuerpo de Cristo.

Junto con los dones carismaticos, que pueden ser dados a cualquiera sin necesidad de que tenga
un nivel correspondiente de desarrollo espiritual personal, es posible que los llamados fendmenos
“misticos” — como, por ejemplo, clarividencia, locuciones, visiones, levitacion, estados de trance y
muchos otros- acomparien el desarrollo espiritual de la persona que accede a lo divino que brota del
inconsciente ontoldgico. También éstos tienen poca significacion comparados con las gracias de la
transformacion interior puesta en movimiento por los siete dones del Espiritu. El caracter insolito y
en ocasiones Vvistoso de los fendmenos “misticos” los convierte en un riesgo para los misticos ma-
duros. Incluso para las personas avanzadas es dificil evitar una cierta autosatisfaccion en ellos.

La renovacion carismatica necesita guias espirituales que estén plenamente cualificados por el
conocimiento y la experiencia personal para discernir lo que es esencial de lo que es accidental en el
camino espiritual. Deberian ser capaces de reconocer cuando una persona es llamada por Dios al si-
lencio interior y a la soledad y cuando una persona es llamada desde la soledad a un ministerio o
servicio particular. Hay que alentar a las personas a seguir la atraccion al silencio interior en la ora-
cién, aun cuando esto signifique que no acudan a los encuentros de oracién durante algin tiempo.
Esto es especialmente necesario si, por causa de los deberes del estado de la persona, ésta no puede
acudir a los encuentros de oracion y, no obstante, tiene tiempo para practicar la oracién contempla-
tiva. En los grupos cuyos miembros estan creciendo en la oracién son esenciales periodos de silen-
cio en la liturgia y durante los encuentros de oracién. Hacer posible espacios en los que desarrollar
la dimension contemplativa del Evangelio es una parte integral del compromiso con una comunidad
cristiana.

Una de las contribuciones mas significativas a la renovacion de la espiritualidad de la Iglesia
contemporanea es el entusiasmo por la Escritura. La lectura de la Escritura es el mejor lugar para



81

construir un puente entre la renovacion y la tradicién antigua de la oracién contemplativa. La pala-
bra de Dios es la fuente de la contemplacion cristina. Escuchar esa palabra en niveles cada vez mas
profundos de atencién es el método tradicional de aprendizaje de la oracién contemplativa. En la
practica monastica clasica de la lectio divina, la lectura de la Escritura con una actitud de docilidad
atenta llevaba a la penetracion profunda del texto sagrado, moviendo los corazones de los creyentes
a responder con la oracion espontanea. A medida que la practica regular transformaba la atencion en
intencion, el amor de Dios tendia a suplantar el flujo de las reflexiones y los actos particulares de
devocién por la simplicidad del descanso de Dios. EI movimiento desde la lectura sagrada hacia el
descanso en Dios es parte del dinamismo de una vida de oracién cada vez mas profunda.

Para desarrollar la dimension contemplativa del Evangelio, los carismaticos solo tienen que pro-
fundizar su escucha de la palabra de Dios en la Escritura, recordando que esta palabra habita tam-
bién dentro de ellos. No hay oposicion entre la palabra de Dios exterior y la interior. Ambas se con-
firman y refuerzan mutuamente. La palabra expresada en la proclamacién del Evangelio o en la lec-
tura privada del texto sagrado es la misma palabra que brota del silencio eterno del Padre y esta pre-
sente en nuestro ser mas intimo, donde él despierta nuestra comprension de los misterios divinos
que la Escritura nos muestra. No rechazamos el pensamiento, pero vamos mas alla de él cuando es-
tamos atraidos por la presencia absorbente del Espiritu.

Lo que necesitamos es despojarnos de los conceptos en la relacién con Dios, pues la Escritura
revela a Dios como incomprensible, infinito e inefable: “;Con quién asemejaréis a Dios?” (Isaias
40, 18). San Juan de la Cruz, al comentar estas palabras proféticas de Isaias, advierte que si confia-
mos excesivamente en los conceptos para ir a Dios, es probable que caigamos en proyecciones
humanas y en esa clase de fabricacion de imagenes que Dios condend con tanta fuerza en el Anti-
guo Testamento. Tenemos que aceptar a Dios tal como es. La fe purificada del apego a cualquier
concepto y el amor purificado del apego a la consolacién, incluida la mas espiritual, conoce a Dios
en la inmediatez de la union divina. La oracién contemplativa es el mejor aprendizaje para la union
divina. Es el ejercicio de la pura fe, la confianza y el amor, probados en la espera de Dios sin que
abandonemos ni nos retiremos. Es desechar el falso yo, el “hombre viejo” en términos paulinos, y la
construccion del “hombre nuevo” -y la “mujer nueva”- bajo el poder de la motivacién del Espiritu
que habita en nosotros.

El Cristo resucitado se dirige a nosotros desde fuera a fin de ensefiarnos a escuchar interiormen-
te sus inspiraciones espirituales. La vida contemplativa es vivir no sélo en la presencia de Dios sino
desde la presencia de Dios. Nos convertimos en la palabra de Dios por la transformacion efectuada
por la fe, la esperanza y el amor de Dios. Entonces seremos testigos de Cristo en nuestro propio ser.



82

14. HACIA LA INTIMIDAD CON DIOS

En el capitulo 2 abordé brevemente los tres principios teolégicos en los que se basa la oracion
centrante: su fuente es trinitaria, su foco es cristoldgico y sus efectos son eclesiales, es decir, nos
vincula con todos los demas en el cuerpo mistico de Cristo y, mas aun, con toda la familia humana.
Es este capitulo trataré esos principios mas detalladamente, para ver cdmo pasan de la teologia a la
experiencia cada vez mas profunda de la presencia y la accién de Dios en nuestra vidas. EI camino
espiritual es nuestro movimiento hacia esta realidad trascendente y la asimilacion gradual de ésta a
lo largo de la vida.

La fuente de la oracion centrante es la Trinidad, la vida de Dios dentro de nosotros, que comen-
z6 en el bautismo o dondequiera que entramos en el estado de gracia. La doctrina de la inhabitacion
divina de la Santisima Trinidad es el mas importante de todos los principios de la vida espiritual.
Significa que se nos comunica la propia vida de Dios, pero mas all& del nivel de nuestras facultades
ordinarias por causa de lo que se podria Ilamar (usando una analogia cientifica moderna) su alta fre-
cuencia. De hecho, es tan alta que sélo la pura fe tiene acceso a la presencia divina en toda su reali-
dad.

La doctrina de la Trinidad afirma tres relaciones en el L'micq Dios, a quien la tradicién llama el
Padre, el Hijo (la Palabra eterna del Padre) y el Espiritu Santo. Este es el misterio principal de la fe
cristiana.

En este contexto “Padre” abarca toda relacién humana hermosa, buena y verdadera, pero espe-
cialmente evoca el sentido de la paternidad y la maternidad, de “ser fuente”. A lo largo de los siglos
se ha desarrollado la doctrina de la Trinidad en muchos modelos teol6gicos diferentes. Basandonos
en estos modelos, podemos afirmar que el Padre es el fundamento de toda potencialidad. La realiza-
cidn de esa potencialidad en el seno de la Trinidad es la Palabra. La Palabra es el Padre que expresa
totalmente todo lo que el Padre es. En cierto sentido el Padre no es nada hasta que no dice la Pala-
bra. Sabe quién es s6lo en el Hijo, sdlo en su Palabra interior. EI Espiritu es el vinculo comin de
amor de amor que fluye entre el Padre y el Hijo en un amor de total autodonacién. En otras pala-
bras, el vaciamiento del Padre —la realidad de todo lo que se contiene en su potencialidad infinita- se
expresa totalmente en la Palabra eterna pronunciada en el seno de la Trinidad. El padre se desborda
en el Hijo. Casi se podria decir que no queda nada de él. La doctrina teoldgica tradicional de la cir-
cumincesion ensefia que el Padre vive en el Hijo, no en si mismo. El Hijo, a su vez, ante la inmensa
bondad que se le ha transmitido completa y libremente, se entrega de nuevo al Padre en una especie
de abrazo, o lo que algunos Padres de la Iglesia han llamado “el beso méas dulce” del Padre y el
Hijo. El Espiritu, pues, es el amor del Padre y el Hijo, su corazén comun, por asi decirlo. En la Tri-
nidad no hay yo. Todo es autoentrega. Todo es don. Todo es amor. Por ese san Juan Evangelista
afirma incondicionalmente: “Dios es amor”.

Con el mismo movimiento con que el Padre se manifiesta en la Palabra eterna, toda la creacion
viene a la existencia en la Palabra y a través de ella. Asi pues, la Palabra es la fuente creadora de to-
do lo que existe (véase el prélogo del Evangelio de san Juan) y se expresa de diferentes formas en
los diferentes niveles de la creacion. La creacion consiste en varias manifestaciones de la realidad
infinita sin que en modo alguno se agota esa realidad.

La kénosis de la Palabra al encarnarse es la expresion visible de lo que el Padre hace continua-
mente al expresar su Palabra interior. Cuando esa manifestacion tiene lugar en la creacion, se tiene
que expresar en alguna forma de kénosis. ElI amor divino, cuando entra en la creacion, tiene que ser
crucificado, porque no hay forma alguna en la que ese amor se pueda expresar plenamente en tér-



83

minos creados sin que el Padre muera en algln sentido. Al crear, de alguna forma Dios deja de ser
Dios, al menos deja de ser Dios de la forma en los que era antes de la creacion. Dios tiene que im-
plicarse totalmente en la creacién porque toda criatura expresa algo de la belleza, la bondad y la
verdad de la Palabra eterna que es la plenitud absoluta de la expresion de Dios. Jesucristo es la ma-
nifestacion mas plena de ese amor extraordinario que llamamos amor incondicional o divino. Este
es el corazdn del misterio cristiano —misterio, no en el sentido de un enigma intelectual, sino en el
sentido de fascinacién y temor reverencial, que comunica un deleite inexpresable y que exige nues-
tra entrega total como la Unica respuesta adecuada-. Las relaciones trinitarias, por su propia natura-
leza, nos invitan a la corriente de amor divino que es incondicional y de total autoentrega. Este
amor sin limites brota del Padre hacia el Hijo vy, a través del Hijo, se comunica a toda la creacion.
Todo ser humano esta invitado a entrar en esta corriente de amor divino o, al menos, “a mojar el
dedo gordo del pie en el rio de la vida eterna”. Cuando desechamos nuestro falso yo, nos introduci-
mos en esta corriente de amor que fluye siempre y nos concede dones infinitos de gracia. Cuanto
mas recibimos, mas podemos dar. Cuando damos, abrimos un espacio para dar mas adn.

Cuando trasladamos este proyecto inmenso a la creacién y, en concreto, a la vida humana, to-
pamos con dificultades porque llegamos a la autoconciencia reflexiva plena sin la experiencia inti-
ma de la presencia y el amor incondicional de Dios. Este es uno de los puntos que he subrayado en
la serie de videocasetes “Camino espiritual” y en el libro Invitacion a amar: llegamos a la autocon-
ciencia reflexiva plena sin la experiencia de la intimidad con Dios y sin participar conscientemente
en la vida divina. Cuando hacemos oracion contemplativa desechando el fluir habitual de nuestros
pensamientos y sentimientos, que refuerzan nuestro falso yo, entonces nuestra intencionalidad abre
nuestro corazon al Espiritu divino que esta ya presente. Asi comenzamos a descubrir quién es Dios.
De hecho, la vida divina permanece dentro de nosotros veinticuatro horas al dia. Lamentablemente,
tenemos habitos de rechazo y oposicion que dificultan extremadamente este acceso si no hay una
practica de oracidn disciplinada y regular.

La fuente de la oracién centrante, pues, no es una aspiracion, una expectacion o un ideal muy
lejano: por el contrario, es la realidad trascendente de la vida divina presente en nosotros ahora
mismo en la medida de nuestra fe. Este don maravilloso se nos concede en el bautismo e incluso en
el deseo de Dios. Me atrevo a decir que esto ultimo vale para muchas personas que no llaman a
Dios de la misma forma que lo hacemos los cristianos, pero que tienen el deseo de entrar en unién
con la Realidad ultima.

Cuando hacemos oracion centrante, quiza nos parezca que no hacemos nada, pero tal vez este-
mos cumpliendo la mas importante de todas las funciones, que es llegar a ser quienes somos, la ma-
nifestacion unica de la Palabra de Dios que el espiritu ha establecido que seamos.

La vida trinitaria no es una estrategia, un programa o una especie de marco en el que encaja-
mos. Es mas bien una actividad de la gracia que nos capacita para experimentar una libertad interior
cada vez mayor, hasta el punto que describe san Agustin: “Tenemaos libertad para no pecar”, es de-
cir, para no obrar desde el falso yo en modo alguno. Esta es la libertad de los hijos de Dios.

La fuente de la oracion centrante es la vida trinitaria. Por eso en esta oracion tratamos de alcan-
zar la meta, por asi decirlo, de una vida que esta objetivamente —esto es, realmente- presente dentro
de nosotros y en la que entramos por la fe, la esperanza y el amor divino. El ejercicio de estas tres
virtudes teologales es precisamente el dinamismo transformante que usa el Espiritu para despertar
en nosotros los niveles més profundos de conciencia divina. Pablo dice que “la fe es garantia de lo
gue se espera” (Hebreos 11, 1). Es la conviccidn invencible de que estamos unidos a Dios antes de
gue podamos sentirlo o conocerlo en cualquier otra forma excepto a través de la autoentrega. Esto
es lo que abre el corazon a los Pablo Ilama el desbordamiento del amor divino. “La esperanza no fa-



84

lla, porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el espiritu Santo que nos
ha sido dado” (Romanos 5,5). Asi pues, la fuente de la oracién centrante, como preparacién para la
vida contemplativa, es la misma vida trinitaria, que continta dentro de nosotros y se manifiesta por
nuestro deseo de Dios, de buscar la verdad y de orar.

El foco de la oracion centrante es cristol6gico. La atraccion de la gracia puede tener muchas
formas y aspectos diferentes, pero en el contexto de la vida cristiana esta centrada en Jesucristo. Es-
to significa que al hacer oracion con fe, abriéndonos a la plenitud de la presencia de Dios dentro de
nosotros, participamos en el dinamismo del misterio pascual. En otras palabras: cuando dejamos de
actuar desde nuestro falso yo y desde los programas emocionales para la felicidad entrando delibe-
radamente en el silencio y en la soledad durante el tiempo de la oracién centrante, nos sumergimos
de una forma especial en el misterio pascual. EI misterio pascual es la pasion, muerte y resurreccion
de Cristo, la manifestacién mas comprensiva de quién es Dios, en la medida en que se puede expre-
sar en términos humanos. La kénosis de Jesus es el simbolo o signo visible — es mas, la actualiza-
cion en la creacion- de la kénosis infinita de la Realidad Gltima- la bondad infinita que se desborda
en amor.

En medio de una comunidad reunida en oracién centrante esta el Cristo resucitado. No es visi-
ble para nuestros ojos, nuestra imaginacion o nuestros sentidos, pero en el nivel espiritual intuimos
la presencia de lo divino cuando esta presente con fuerza, de la misma manera que la intuimos en un
lugar sagrado y, en ocasiones, en nuestro propio corazén. La conviccion profunda de la presencia,
mas alla de la palabras o de los pensamientos, que despierta el deseo de Dios es la vida divina que
continta dentro de nosotros, dejando caer una chispa de intuicion o bendicion en nuestras facultades
hambrientas para vivar el fuego del amor divino cuando parece que se apaga.

Vivimos en un mundo que rechaza clamor y afirma el egoismo como el Gltimo valor. La presion
de la sociedad se introduce constantemente en nuestra crianza, educacion y cultura. La sociedad en
su conjunto esté saturada de la negacion de Dios.

En primer lugar tenemos que afirmar nuestra libertad interior para ser quienes somos o quienes
gueremos ser frente a todas las seducciones del mundo, incluidas las tentaciones mundanas asocia-
das con el camino espiritual. Llevamos con nosotros el falso yo al camino espiritual y a nuestra re-
lacion con Dios. Quizé& durante muchos afios nuestra relacion con Dios haya sido codependiente
porque hemos tratado con Dios de una forma magica caracteristica de los nifios. Un fruto importan-
te de la oracidn contemplativa es la purificacién de nuestras ideas infantiles sobre Dios. Cuando
nuestra idea de Dios se amplia, ya no hay palabras, ni formas, ni gestos, que puedan expresarla. Por
eso guardamos silencio, el lugar donde deberiamos haber estado desde el primer momento.

El primer lenguaje de Dios es el silencio. En la Trinidad no hay méas palabra que la Palabra
eterna y esta Unica palabra lo contiene todo. Como escribe san Juan de la Cruz; “Fue pronunciada
una vez, en absoluto silencio. Y solo en el silencio podemos oirla”.

Tenemos que elevarnos hasta este tipo de silencio. Este lenguaje no se ensefia en el repertorio
de Berlitz. Tenemos que aprenderlo por nosotros mismos. La ensefianza primaria de la oracién cen-
trante es en su fundamento muy simple y se puede expresar en una palabra: “jHazla!”. Entonces ella
te hard a ti. Pero exige que la hagamos todos los dias. Esto es extraordinariamente importante cuan-
do consideramos las otras influencias que pesan sobre nosotros. En ocasiones en nuestras vidas te-
nemos que hacer elecciones y establecer prioridades. Una vez que tratamos con Cristo como el foco
primario de nuestra oracién, ya no es una cuestion de elegir simplemente entre lo bueno y lo malo.
Es una cuestion de elegir entre lo bueno, lo mejor y lo éptimo. Quiza debamos poner aparte los
ejercicios 0 métodos que usamos al principio para utilizar herramientas mejores y, finalmente, las



85

herramientas Optimas cuando hemos avanzado tan lejos como nos permiten nuestras facultades
humanas con la ayuda de la gracia. Entonces, sin que hagamos nada, el silencio lo hace todo en no-
sotros.

Hay otro aspecto importante en el hecho de que Cristo es el foco de la oracién centrante. Nues-
tra intencion al sentarnos para orar es abrirnos a la presencia de Cristo, recordando que la pasién,
muerte y resurreccion de Jesus revelan el misterio de la Trinidad mas que cualquier otro aconteci-
miento. En la oracién centrante asimilamos la presencia de Cristo, independientemente de los que
sentimos y de los pensamientos que pasan, siempre que nuestra intencion sea identificarnos con esa
presencia.

La pasion de Cristo, tal como yo la entiendo, es nuestra propia miseria humana. El ha cargado
sobre si todas las consecuencias de la condicion humana —la principal de ellas es el sentimiento de
alienacion de Dios-. Esta es la emocion que él sintié con més fuerza en la cruz cuando grito: “Dios
mio, Dios mio, ¢por qué me has abandonado?”. Esta también en el corazon de nuestra experiencia
de purificacion del inconsciente. El falso yo recibe la invitacion a desaparecer en el proceso gradual
en el que llegamos a conocer la cara oscura de nuestra personalidad y nuestra increible capacidad
para el mal. Mas el hecho de experimentarlo en el contexto de un Dios misericordioso, en el contex-
to de la paternidad y la maternidad de la vida divina continua en nuestro interior, es precisamente lo
que hace posible que afrontemos la cara oscura y nuestra capacidad para el mal sin ser destruidos.

La metafora de la escala en espiral que hemos desarrollado en el capitulo 8 subraya que cuando
descendemos en humildad experimentamos un nivel correspondiente de resurreccién interior. Natu-
ralmente, la plenitud de la vida divina no se establece permanentemente hasta que no llegamos al
fondo del mont6n de nuestra basura emocional. El Terapeuta divino tiene que procesar el material
emocional no digerido de toda nuestra vida antes de que podamos acceder a la plenitud de la libera-
cion del falso yo. Como dijo Jesus: “Nadie va al Padre sino por mi”, es decir, sin aceptar lo que él
ha aceptado. EI tom6 la condicion humana, y la acept6 tal como es por nuestra salvacion.

Bajo esta luz la redencion no es un manto sobre nuestros pecados, sino la transformacion inter-
ior de nuestras actitudes y motivacion segun la mente y el corazén de Cristo. Este proceso continlia
en secreto durante los periodos de oracidn centrante. Uno de ellos es estar, por asi decirlo, en la cruz
con Cristo, identificandonos con él y abandonando los obstaculos que en nosotros impiden el libre
fluir del amor divino.

Normalmente los signos de la resurreccién se experimentan méas en la vida diaria que durante la
oracion. Nuestros mejores criterios para juzgar si nuestra experiencia de fe da realmente fruto estan
en el crecimiento de nuestro deseo de Dios —no un deseo particular de esa experiencia o de esa otra
sino un hambre, general y de corazon, de Dios-. Este es el signo méas cierto de que la vida divina se
estad haciendo sana, fuerte y poderosa en nuestro interior.

Cuando hacemos oracion centrante en grupo, establecemos el contacto que cada uno de noso-
tros hemos establecido ya con la presencia divina en nuestro interior. Este es nuestro don especial
para el grupo. La presencia de Cristo se hace mas poderosa a causa de nuestras contribuciones res-
pectivas al silencio interior de la comunidad reunida. La intensidad de este depdsito de silencio in-
terior enriquece a todos en un nivel mas profundo que aquel al que podria llegar cada uno por sepa-
rado.

El tercer principio teoldgico en que se basa la oracién centrante consiste en el hecho de que es
eclesial en sus efectos —eclesial en el sentido del significado original de la palabra, que indica una
dimension, funcion o realidad social-. Una vez que comenzamos el camino espiritual, ya no hay una



86

oracion meramente privada. Nuestra oracion se convierte en una participacion en los gemidos del
Espiritu por todas las intenciones y necesidades de toda la familia humana. Esto no significa que no
oremos por nuestros seres queridos en otros momentos. Pero si significa que durante los periodos de
oracion centrante entramos en un sentido de unidad con cualquier otra persona que esté experimen-
tando la gracia y con toda la familia humana. En ocasiones podriamos sentir realmente esta vincula-
cién. Este vinculo es el corazon y el alma de una comunidad cristiana. Sin él uno se admira de cuan
efectiva es realmente una asamblea de cristianos. EI encuentro de oracion centrante, convocado para
que los reunidos participen intencionalmente en el misterio pascual, se convierte en una liturgia sin
palabras, una celebracion de la unién de cada uno con Cristo y de nuestra gratitud por participar en
la vida interior de la Trinidad. Cada pequefia gota de esta experiencia tiene un valor casi inconcebi-
ble y trasciende ampliamente a la comunidad reunida. En otras palabras, la energia divina que cada
uno recibe por la participacion en la pasion, muerte y resurreccion de Cristo, pasa a ser una especie
de oracidn universal por las necesidades de toda la familia humana. Tiene una radiacién que es ver-
daderamente apostolica — apostolica en el sentido de que transmite la gracia de Cristo a este mundo.

También significa que se estan despertando nuestras energias creativas personales. Es probable
que la mayoria de nosotros no hayamos usado todo nuestro potencial precisamente porque nos
hemos asentado en él. Una vez que nos hemos identificado plenamente en el misterio pascual y es-
tamos dispuestos a aceptar los sufrimientos y los dolores de la purificacién que son el camino hacia
la resurreccion interior, es posible que experimentemos de diferentes maneras una llamada posterior
a algln tipo de ministerio. Dudo al emplear la palabra “ministerio”, porque esta tan gastada que nos
sugiere solo actividades concretas bien conocidas. Lo Gnico que puedo decir es que los ministerios y
los carismas anunciados por Pablo en 1 Corintios 12 son sélo ejemplos de lo que el Espiritu puede
hacer una vez que nos hemos identificado con este proceso. Ciertamente nuestra oracion tendra un
efecto sobre los demas y nos forzaré a expresar este amor en la vida diaria. No tenemos que pensar
demasiado sobre ello, por que, cuando llegue el momento, sabremos lo que se suponia que teniamos
que hacer o sucederia espontaneamente. Quiza cambie en varias ocasiones en nuestra vida, espe-
cialmente si comenzamos este camino suficientemente pronto.

El proceso de vinculacién ilumina lo que queremos dar a entender con la doctrina de la comu-
nion de los santos. No se trata de un club al que pertenecen personas virtuosas después de haber pa-
gado sus cuotas por medio de ascesis, sufrimientos o penitencias austeras. Menos aun es una reali-
dad en la que entramos s6lo por la muere fisica. Es mas bien una participacién en la vida divina que
es eterna y que no tiene pasado ni futuro porque es enteramente presente. Al hacernos presentes en
el presente, nos hacemos presentes a todos los que han vivido en el pasado y a los que viviran en el
futuro y nos hacemos amigos suyos. Por consiguiente, nunca estamos solos. Te recomiendo que
cuando ores solo pienses en invitar a familiares y amigos tuyos que hayan fallecido para que vengan
y se unan a ti. No sé exactamente qué estan haciendo ahi arriba, pero ciertamente estan interesados
por la oracién y por ti. La comunion de los santos no incluye s6lo a los canonizados, sino también a
tus viejos amigos, padres y antepasados. Todos ellos estan juntos ahora en el amor de Dios. Por
medio de la oracién contemplativa entramos en un &mbito de realidad que influye en el pasado y en
el futuro quiza mas que cualquier otra cosa que podamos hacer.

1. Me gustaria compartir contigo una experiencia que tuve siendo joven, porque de vez en
cuando se ha repetido algo semejante cuando he hecho oracion centrante en grupo, especialmente
con los experimentados en ella y cuando el silencio es profundo. Poco después de mi conversion (ya
habia tomado la decisién de entrar en la orden trapense, a pesar de la fuerte oposicién de mis pa-
dres), siendo un joven estudiante universitario, hice un viaje a escondidas al monasterio de Valley
Falls, Rhode Island, para pasar alli la Pascua, haciéndoles creer que me encontraba en la universi-
dad. En la madrugada del dia de Pascua me encontraba en la capilla de la hospederia en una misa
privada. Cuando el celebrante elevd la hostia, de repente, sin saber lo que sucedia, me senti comple-



87

tamente identificado con Cristo presente en la hostia. Esta experiencia penetr6 en todo mi ser y se
mantuvo durante tres dias en diferentes grados de intensidad. Durante ese tiempo casi no hable con
nadie por miedo a perder la fuerza de esa gracia sobrecogedora. Me dejo tan convencido, que estaba
dispuesto a morir por ello antes que negar que habia sucedido. Naturalmente, ese momento de abso-
luta certeza fue una gracia especial para un joven desesperado que trataba de hacerse trapense du-
rante la Segunda Guerra Mundial, cuando habia pocas esperanzas de ir a otra parte que no fuera el
gjército.

Si te pones a pensar, quiza recuerdes que ha habido ciertos momentos de gracia especial en tu
vida que te orientaron con gran poder hacia el Misterio Gltimo. Algunas personas interpretan mal es-
ta experiencia pensando que han llegado a su meta final o, al menos, como algo a lo que agarrarse
para el resto de su vida. Este no es el propésito de las gracias especiales. Se nos dan a fin de intro-
ducirnos, corriendo brevemente un extremo del velo, en el misterio que sigue operando realmente
todo el tiempo. EI misterio consiste en el hecho de que la Trinidad conduce la vida divina dentro de
nosotros y en que el consentimiento de fe — que es como accionar el interruptor de un edificio donde
se ha montado la instalacion eléctrica- ilumina nuestras tinieblas con la luz divina. La fe en que la
luz divina estd presente en nuestro interior —que es una conviccién, no necesariamente una expe-
riencia- es el fundamento primario de la oracion centrante.

En una comunidad de oracion centrante nos hacemos uno no solo con las personas que se en-
cuentran en la misma habitacion y con todos los que buscan sinceramente a Dios, sino también con
todo lo que Dios ha creado: la naturaleza, el arte, el servicio a los otros. Este efecto vinculante hace
que deseemos interiormente formar una comunidad y ser fieles a ella, aun cuando sea con una sola
persona.

Este vinculo puede llevar en diferentes direcciones. Nos da un sentido de reverencia hacia la
tradicion, por ejemplo, un afan por descubrir de dénde procede la oracion centrante. Si yo hubiera
comenzado exponiendo las obras clasicas de los Padres cuando empeceé a ensefiar oracién centrante,
pocos habrian prestado mucha atencion. Comenzamos con una practica que reduciria las ideas pre-
concebidas sobre la tradicion de modo que los interesados tuvieran la oportunidad de verla desde
una perspectiva nueva. Usamos paradigmas psicoldgicos porque ése es el lenguaje que parece mas
familiar en nuestro tiempo, al menos para los occidentales. Una vez que se ha establecido la practica
de la oracion centrante, entonces comienzan a aparecer los efectos del proceso de vinculacién. A al-
gunos les sugeria una comunidad de vida; a otros, retiros de cierta intensidad para profundizar en su
experiencia. Se sugirié también algln tipo de estructura administrativa destinada a ayudar a las per-
sonas en su practica y a capacitarlas para enriquecer a otros. Esto condujo a una red o sistema de
apoyo llamado Alcance Contemplativo, que proporciona lugares y tiempos para que personas que
llevan una vida ordinaria profundicen su préactica de oracion contemplativa y crezcan en el camino
espiritual.

El vinculo tiene la dimension de abrirnos a la posibilidad de compartir nuestras experiencias es-
pirituales con otros, no s6lo por compafierismo sino también por alentarnos mutuamente. La expe-
riencia privada no es la Ultima palabra sobre la realidad. Es un factor importante; necesitamos seguir
nuestras aspiraciones, pero también necesitamos la prudencia y la humildad para someter nuestras
experiencias a otros que estan en el mismo camino a fin de que quienes entre nosotros podrian estar
experimentando meros efectos secundarios del proceso puedan ser guiados por los que han avanza-
do més en el camino. La comunidad contemplativa se convierte asi en una salvaguardia contra las
exageraciones como las experiencias que confunden a la gente o son interpretadas de forma infantil.
Si no se produce una gran purificacion, el falso yo sigue influyendo en nuestras formas de relacio-
narnos con Dios. El vinculo implica la voluntad de prescindir de nuestras preferencias y convenien-
cias y sacrificarlas cuando lo requieren las circunstancias o nuestros deberes primarios.



88

Eso me lleva al punto final: la oracion no se puede sostener sola sin la accién que brota de ella.
La oracion contemplativa sin la accién se estanca y la accion sin oracién contemplativa nos lleva a
guemarnos o a girar en circulos. La oracién contemplativa cambia nuestra vision contemplativa y
nuestras ideas acerca de lo que deberiamos hacer. Nos capacita para combinar ambas cosas e intro-
ducir el espiritu de nuestro compromiso contemplativo en la vida diaria. La Trinidad esta siempre
presente dentro de nosotros. Nuestro foco en Dios no es s6lo para el tiempo de oracién sino para to-
do el dia. La presencia de Dios nos acompafiara en la vida diaria, ya en otras formas de oracion, ya
en nuestras relaciones o en nuestro lugar de trabajo. Sin que lo intentes, sino sélo por el hecho de
estar en Dios cuando cumples tus funciones diarias, realizas una especie de apostolado. Al bromear
puedes desbordar la gracia en el ambiente y en otras personas. ES necesario que todas nuestras acti-
vidades broten de este centro. La oracion centrante tiende no s6lo a entrar en nuestra naturaleza es-
piritual sino a expresar el verdadero yo. Nuestra fuente es una libertad interior que, sin que pense-
mos en ello, expresa cada vez mas la mente de Cristo en nuestra vida diaria particular al producir y
desbordar los frutos del Espiritu y las bienaventuranzas.

Asi, al ahondar en nuestro interior hacia la fuente de la oracion centrante, que es la vida trinita-
ria en nuestro interior, sus efectos nos conducen poderosamente hacia fuera, hacia el vinculo que
llamamaos la comunion de los santos: la capacidad de relacionarnos mutuamente con el amor incon-
dicional con que Cristo se relaciona con nosotros.



89

GLOSARIO

Atencion. Centrarse en un objeto particular como, por ejemplo, la respiracion, una imagen o
un concepto.

Atencién espiritual. La atencion general y cordial a la presencia de Dios en la pura fe, ca-
racterizada ya por un sentido no diferenciado de unidad, ya por una atencién mas personal o una de
las personas divinas.

Bienaventuranzas (matero 5, 1-10). Un desarrollo ulterior de los frutos del Espiritu.
Conciencia. El hecho de ser consciente de una percepcion particular o general.

Conciencia intuitiva. El nivel de conciencia mas alla del pensamiento racional (no hay que
identificarlo con la intuicion corporal), caracterizado por la armonia, la cooperacion, el perdén, el
didlogo para resolver las diferencias, mutuamente y no de un modo competitivo; un sentido de uni-
dad con los otros y de pertenencia al universo.

Conciencia tifénica. Segun la antropologia contemporanea, el nivel de conciencia caracte-
rizado por el de desarrollo de un cuerpo-yo distinto de otros objetos. Se caracteriza por la incapaci-
dad para distinguir la parte del todo y para distinguir las imagenes que hay en la imaginacion de la
realidad externa.

Conciencia unitiva. La experiencia de union transformante junto con el proceso de introdu-
cir este nivel de amor divino en todas las facultades y relaciones personales.

Conciencia humana. Una forma de describir las consecuencias del pecado original, que
son: ilusion (no saber como encontrar la felicidad para la cual estamos inherentemente programa-
dos), concupiscencia (buscar la felicidad donde no se puede encontrar), debilidad de la voluntad (la
incapacidad, sin la ayuda de la gracia, para buscar la felicidad donde se encuentra).

Consentimiento. Un acto de voluntad que expresa la aceptacion de alguien, de algo o de un
curso de accion; la manifestacion de la intencién personal.

Consuelo(s) consolacion(es). En los escritores espirituales este término se refiere general-
mente al placer sensible derivado de practicas devocionales como la lectio divina, la meditacién
discursiva, la oracion, la liturgia y las buenas obras. Dichas consolaciones pueden proceder de esti-
mulos sensibles, de la imaginacion, de la memoria, de la reflexion o de fuentes puramente espiritua-
les como los frutos del Espiritu y las bienaventuranzas.

Contemplacién. Un sinénimo de oracién contemplativa

Contemplacién apofatica/catafatica. Una distincién equivoca que sugiere oposicion entre
las dos. De hecho, una preparacion méas adecuada de las facultades mediante la practica catafatica
conduce a la contemplacién apofatica que, a su vez, es sostenida por précticas catafaticas apropia-
das.

Apofatica. El ejercicio de la pura fe; descansar en Dios més alla de conceptos y actos particulares,
excepto el mantenimiento de una atencién cordial general a la presencia divina.



90

Catafatica. El ejercicio de las facultades racionales iluminadas por la fe: la respuesta afectiva a los
simbolos, la reflexién y el uso de la razén, la imaginacién y la memoria para asimilar las verdades
de la fe

Descarga del inconsciente. La liberacion espontanea del material emocional previamente
inconsciente en la forma de sentimientos primitivos o de un aluvién de imagenes y comentarios;
puede tener lugar tanto durante el tiempo de la oracién contemplativa como fuera del tiempo de
oracion.

Dones del Espiritu.

A. Los dones carismaticos del Espiritu (1 Corintios 12, 1-13) son dados primariamente
para alentar a la comunidad cristiana, por ejemplo, lenguas, interpretacién de lenguas,
profecia, milagros, curacién, discernimiento de espiritus, palabras de sabiduria, ense-
fianza inspirada, administracion.

B. Los siete dones del Espiritu (Isaias 11,2) son disposiciones habituales que nos capaci-
tan para percibir y seguir las inspiraciones del Espiritu Santo tanto en la oracién como
en la accién: consejo, prudencia, fortaleza, temor de Dios, sabiduria, entendimiento,
ciencia.

Energia divina. La presencia y la accion de Dios en toda la creacion.

Espiritualidad. Una vida de fe sometida interiormente a Dios y omnipresente en la motiva-
cién y la conducta de la persona: una vida de oracién y de accion guiada por las inspiraciones del
espiritu Santo; una disposicién que no esta limitada a practicas devocionales, rituales, liturgias o ac-
tos particulares de piedad o de servicio a otros, sino mas bien el catalizador que integra, unifica y
dirige toda la actividad de la persona.

Extasis. Fenomeno por el que la accion divina suspende temporalmente las facultades de
pensar y sentir —incluyendo en ocasiones los sentidos externos-, lo cual facilita la experiencia de la
oracion de unién plena.

Falso yo. El yo desarrollado a nuestra propia imagen y no a imagen de Dios; la autoimagen
desarrollada para afrontar el trauma emocional de los primeros afios de vida. Busca la felicidad en
la satisfaccion de las necesidades instintivas de seguridad/supervivencia, afecto/estima y po-
der/control, y basa el valor de si mismo en la identificacion cultural o grupal.

Frutos del Espiritu (Galatas 5, 22-23). Nueve aspectos de la “mente de Cristo” que mani-
fiestan el crecimiento de la vida divina en nosotros: amor, alegria, paz, paciencia, afabilidad, bon-
dad, fidelidad, mansedumbre, dominio de si.

Intencion. La eleccidn de la voluntad en relacién con una meta o propdsito.

Lectio divina. Leer o, mas exactamente, escuchar el libro que creemos inspirado por Dios;
el método més antiguo de desarrollar la amistad con Cristo, usando textos biblicos como temas de la
conversacion con Cristo.

Método de oracién contemplativa. Toda practica de oracion que evoluciona espontanea-
mente o estd destinada deliberadamente a liberar la mente de una dependencia excesiva de la idea
de ir a Dios.



91

A. Practicas que evolucionan espontaneamente hacia la contemplacion: la lectio
divina, la oracion de Jesus, la veneracion de iconos, el rosario y la mayoria de
las devociones tradicionales de la Iglesia correctamente usadas.

B. Practicas destinadas deliberadamente a facilitar la contemplacion.

1. De concentracién. la oracién de Jesus, la practica mantrica (repeticion cons-
tante de una palabra o de una frase), el método de “meditacion cristiana” de
Dom John Main. 2. Receptivas: oracion centrante, oracion de fe, oracion de co-
razén, oracion de simplicidad, oracion de silencio, oracion de simple mirada,
recogimiento activo, contemplacién adquirida.

Misterio Gltimo/Realidad ultima. EI fundamento de la infinita potencialidad y actualiza-
cién; un término que subraya la trascendencia divina.

Noche oscura del espiritu. Una purificacion del inconsciente mas alld de la noche oscura
del sentido destinada a eliminar los ultimos restos del falso yo.

Noche oscura del sentido. Término acufiado por san Juan de la Cruz para describir un pe-
riodo de sequedad espiritual y de purificacion de la motivacién personal iniciado por el Espiritu
Santo y, por tanto, llamada también purificacion pasiva.

Oracion centrante. Una forma contemporanea de oracion del corazén, oracion de simplici-
dad, oracidn de fe, oracién de simple mirada; un método para reducir los obstaculos al don de la
oracion contemplativa y para facilitar el desarrollo de hébitos que llevan a responder a la inspira-
cién del Espiritu.

Oracion contemplativa. El desarrollo de la relacién personal con Cristo hasta el punto de
entrar en comunidn mas alla de las palabras, los pensamientos y los sentimientos; un proceso de pa-
sar de la actividad simplificada de esperar en Dios al predominio cada vez mayor de los dones del
Espiritu como fuente de la oracién personal.

Oracién mistica. Un sinénimo de oracion contemplativa.

Pecado original. Una forma de explicar la experiencia universal de llegar a la autoconcien-
cia reflexiva plena sin la conviccion o la experiencia interiores de la unién con Dios.

Pensamientos. En el contexto del método especifico de la oracion centrante es un término
general que incluye toda percepcion, incluidas las percepciones de los sentidos, los sentimientos, las
imagenes, los recuerdos, las reflexiones, los comentarios y las percepciones espirituales particula-
res.

Programas emocionales para la felicidad. El crecimiento de las necesidades instintivas de
seguridad/supervivencia, afecto/estima y poder/control, hasta convertirse en centros de motivacion
en trono a los cuales gravitan nuestros pensamientos, sentimientos y conducta.

Purificacion. Una parte esencial del proceso de contemplacion a través de la cual la cara
oscura de la personalidad, la motivacion no pura y el dolor emocional de la vida, almacenado en el
inconsciente, se evacuan gradualmente; la preparacion necesaria para la unién transformante.

Sentidos espirituales. Una ensefianza comin entre los Padres de la Iglesia para describir las
etapas de la oracién contemplativa por medio de la analogia de los sentidos externos del olfato, el
gusto y el tacto. El punto de comparacién es la inmediatez de la experiencia.



92

Silencio interior. El sosiego de la imaginacién, los sentimientos y las facultades en el pro-
ceso de recogimiento; la atencién general y cordial a Dios es la pura fe.

Terapia divina. Un paradigma en el que se presenta el camino espiritual como una forma de
psicoterapia destinada a curar las heridas emocionales de los primeros afios de vida y nuestros me-
canismos para defendernos de ellos.

Transformacion (union transformante). La conviccion estable de la presencia permanen-
te de Dios y no una experiencia particular o un conjunto de experiencias, una reestructuracion de la
conciencia en la que se percibe a Dios como realidad presente en uno mismo y en todo lo que exis-
te.

Union divina. Una Gnica experiencia de la unién de todas las facultades en Dios o bien el
estado permanente de union Illamado unién transformante (véase Transformacion).

Verdadero yo. La imagen de Dios segln la cual todo ser humano es creado; nuestra partici-
pacién en la vida divina manifestada en nuestra unicidad.

Vida contemplativa. Actividad en la vida diaria inspirada por los dones del espiritu; el fruto
de una actitud contemplativa.



