
                             

                                    El Propósito de la Contemplación: 

 

        - Cómo la Contemplación es mucho más que un Conjunto de Prácticas- 

                                    Homilía del Padre Richard Rohr 

Cuando enfatizamos demasiado las prácticas específicas, la contemplación puede 

convertirse en una cuestión de técnica y rendimiento. Caemos en el autoanálisis: 

¿Estoy haciendo la práctica correctamente? La revelación de Dios, que siempre 

quiere entrar en el mundo material como nuestra imagen, no puede depender de que 

las personas se sienten silenciosamente en un cojín de oración dos veces al día. Eso 

significaría que el 99.9% de las personas que han vivido en esta tierra no han 

conocido a Dios. 

La definición de la contemplación Cristiana, hasta tiempos recientes, proviene de las 

tradiciones monásticas y del desierto, pero el campo es mucho más amplio. Parker 

Palmer escribe: “La función de la contemplación en todas sus formas es penetrar la 

ilusión y ayudarnos a tocar la realidad”. Creo que tiene razón, y añadiría que el gran 

amor y el gran sufrimiento son los caminos normales de transformación. 

Hay un lugar importante para las prácticas de contemplación. No las estoy 

descartando, pero cualquier práctica de contemplación tiene el propósito de 

ayudarnos a sostener lo que aprendemos temporalmente a través del gran amor o el 

gran sufrimiento, ya sea en una luna de miel o el día después de la muerte de un 

padre. Cuando estamos en medio de un gran dolor o un gran amor, nos convertimos 

en pensadores no dualistas por unos días, semanas o meses, pero todos sabemos que 

eso no dura. No dura, a menos que lo pongamos en práctica. 

----- 

 

 

 

 

 



 

 

Quando enfatizamos as práticas específicas em demasia, a contemplação pode se 

tornar uma questão de técnica e performance. Caímos na autoanálise:- estou fazendo 

a prática corretamente? A revelação de Deus, que sempre quer entrar no mundo 

material como nossa imagem, não pode depender de pessoas que se sentam 

silenciosamente  numa almofada de oração duas vezes ao dia. Isso significaria que 

99,9% das pessoas que viveram nesta terra não conheceram  Deus. 

. A definição de contemplação Cristã, até tempos recentes, vem das tradições 

monásticas e do deserto, mas o campo é muito mais amplo. Parker Palmer escreve: 

“A função da contemplação em todas as suas formas é penetrar na ilusão e ajudar-

nos a tocar a realidade”. Acho que ele tem razão e eu acrescentaria que um grande 

amor e um grande sofrimento são os caminhos normais de transformação. 

Há um lugar importante para práticas de contemplação. Não as excluo, mas qualquer 

prática de contemplação destina-se a ajudar-nos a sustentar temporariamente o que 

aprendemos através de um grande amor ou de um grande sofrimento, seja numa lua-

de-mel ou no dia seguinte à morte de um dos pais. Quando estamos no meio de uma 

grande dor ou de um grande amor, tornamo-nos pensadores não dualistas por alguns 

dias, semanas ou meses, mas todos  sabemos que isso não dura. Não dura a menos 

que o coloquemos em prática. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

El Padre Richard señala por qué las prácticas contemplativas son esenciales para 

profundizar nuestra experiencia de la sabiduría de Dios: Cuando insertamos la 

religión dentro de la cultura, la cultura siempre gana. La mayoría de nosotros somos 

primero estadounidenses, o de nuestras respectivas nacionalidades, y luego, tal vez, 

de vez en cuando, somos Cristianos. Eso es evidente: son nuestras culturas las que 

nos forman. Queremos creer, seguimos fingiendo que creemos, pero realmente no lo 

hacemos. Hasta que nuestra fe se mueva al nivel elemental, celular, hasta que la 

digerimos como hacemos con el gran amor y el gran sufrimiento, no cambiará 

nuestras mentes ni nuestras acciones. Incluso después de una hermosa Misa, ritual o 

retiro, volvemos al pensamiento dualista de "esto o aquello". Volvemos a ser 

republicanos o demócratas enojados, protestantes o católicos, personas negras o 

blancas. Simplemente nunca se detiene. Pero al practicar, la contemplación se 

convierte en una manera de tocar la realidad, una forma de penetrar la ilusión. El ego 

ama tomar partido; nos da una falsa sensación de solidez, importancia e inteligencia. 

 

 

Padre Richard assinala os motivos pelos quais as práticas contemplativas são 

essenciais para aprofundar a nossa experiência da sabedoria de Deus: Quando 

inserimos a religião na cultura, a cultura sempre ganha. A maioria de nós somos 

primeiro americanos, ou o que seja nossas respectivas nacionalidades, como 

brasileiros, por exemplo,  e só depois, talvez, de vez em quando, somos Cristãos. 

Isso é evidente: são as nossas culturas que nos formam. Queremos acreditar e 

continuamos fingindo que acreditamos, mas na verdade não acreditamos. Até que a 

nossa fé se mova ao nível elementar, celular, até que a digerimos como fazemos 

diante de um grande amor e um  grande sofrimento, não mudará as nossas mentes 

ou as nossas ações. Mesmo depois de uma bela missa, ritual ou retiro, voltamos ao 

pensamento dualista “isto ou aquilo”. Voltamos a ser republicanos ou democratas 

furiosos, protestantes ou católicos, negros ou brancos. Simplesmente nunca para. 

Entretanto, ao praticar, a contemplação torna-se um modo de tocar a realidade, uma 

forma de penetrar na ilusão. O ego ama tomar partido e  isso nos dá uma falsa 

sensação de solidez, importância e inteligência. 

 



 

 

La contemplación es cualquier forma que podamos encontrar para ayudarnos a 

penetrar la ilusión y tocar la realidad, y la realidad siempre será más grande que 

nosotros. Siempre nos dejará un poco incómodos, un poco fuera del centro del 

escenario. Si todavía estamos en el centro del escenario, no es la Realidad. Cuando 

podemos tomar nuestro lugar como el pequeño espectáculo secundario que todos 

somos, y desde esa perspectiva humilde permitir que la Realidad haga su trabajo con 

nosotros, creo que sabremos lo que necesitamos saber. 

 

 

 

A contemplação é qualquer forma que possamos encontrar para nos ajudar a penetrar 

na ilusão e tocar a realidade, e a realidade será sempre maior do que nós. Isso sempre 

nos deixará um pouco desconfortáveis, um pouco fora do centro do cenário. Se ainda 

estivermos no centro do cenário, não é a Realidade. Quando pudermos assumir o 

nosso lugar como o pequeno espetáculo que todos somos e, a partir dessa perspectiva 

humilde, permitir que a Realidade faça o seu trabalho em nós, acredito que 

saberemos o que necessitamos saber. 

 

 



 

 


