@ e/&/wmmdw w las @%&Mudw
%Mvmmp@wwm&

EXTENSION CONTEMPLATIVA INTERNACIONAL
Oracion Centrante Uno 2020




SUMARIO

Las lecturas principales de este taller estdn tomadas del libro “Despertares,” (Awakenings) del Padre Thomas
Keating.

La Fiesta de San Jose —Regalito 1 ..o 2

DeSPIendImIENTO ... ...c.viiiiiiiiiiit e 5
Cultivando al “Dios de todos 108 dias™ ............ccciiiiiiiiiiiii e 8
Descubriendo Dios en las Dificultades ............ccccoooiiiiiiiiiiiiiiiicce, 11
Consentir a un nuevo nivel de fe ... 14
Responder en vez de re€aCCIONAT ...........ccvieiiiiiiiieiiiie et 17
Viviendo el Misterio Pascual todos 10S dias ............ccoceviiiiiiiiiiiie, 20
La humildad del amor...........cc.ooiiiiiiii e 23
Descubriendo a Dios presente tanto en el sufrimiento como en la paz ....................... 26
Escucha el movimiento del Espiritu en tu Interior ............ccccevviiiiiiiiieniiiiicnicceee. 29
Apertura a los sentidos eSpIrituales ............coocoeiiiiiiiiiiiiiiiiie e 32
Confianza en el perdén incondicional de Dios. Transmitiendo perdon ....................... 35
Cultivando la capacidad de recibir y dar amor sin interrupcion y sin limites .............. 38
Consintiendo a la Incertidumbre .............ccoiiiiiiiiiiiiii 41
Abriéndonos a la Maternidad de DI0s ............cccoeiiiiiiiiiiiiii 43
Apertura a realidades mds alla de nuestro contexto cultural ...............c.c.cooceviiiien. 46



Regalito 1
LA FIESTA DE SAN JOSE

Renuncia en la vida ordinaria

“Asi fue el nacimiento de Jesus. Su madre Maria estaba comprometida para desposarse con José, pero
antes de que vivieran juntos, Ella se encontro encinta por el poder del Espiritu Santo. José su esposo, que
era un hombre justo y no queria exponerla a la vergiienza, decidio rechazarla en secreto.”

(Mateo 1, 18-19)

Asi como Abraham se convirtio en el padre de aquellos que tienen fe, renunciando a la posibilidad de
un sucesor, asi José llegd a ser el esposo de Maria, s6lo después de que €l se dio por vencido en su plan
parta desposarla. Esto es todo alrededor de la pérdida y el hallazgo de Maria. Es un paralelo de la pérdida y
el hallazgo de Jesus en el templo. José habia destruido su corazon sobre el vivir con Maria como su mujer.
Cuando su misterioso embarazo dio al traste con su plan, €l decidi6 que tenia que desistirse de la vision que
se habia formado sobre su vida — su plan de servir a Dios con Maria como su esposa. ;Pueden ustedes pensar
en alguien mas dificil de darse por vencido que nuestra bendita Madre? La causa de este corazon roto era
Jesus en si mismo. Este es un significativo patron en la vida cristiana. Posteriormente, José€ tuvo que pasar
por la pérdida y el hallazgo de Jesus en el templo; una atn mas profunda participacion en el Misterio de la
Pasion, Muerte y Resurreccion de Cristo.

Cada buscador auténtico de Dios, desde el inicio de los tiempos hasta el final del mundo, tiene que pasar
a través de este misterio interno de muerte y resurreccion, quizds varias veces. El amor de José por Maria y
su visién de vivir con Ella — y después su amor por Jestis y su visién de vivir con El — fueron sus dos grandes
visiones, ambas dadas a El por Dios, y ambas aparentemente quitadas por las circunstancias que Dios arregld.
Estos fueron los dos ojos a los que tuvo que renunciar a efectos de ver con los ojos de Dios. El tuvo que
claudicar a su vision personal con el objeto de llegar a ser la Vision en Si Misma. Esa es después de todo,
la meta y términos de la Vida Cristiana.

iDios nos concede gente con gran vision! Por esto, quiero decir, hombres y mujeres que se dedican ellos
mismos a algun gran ideal o proposito. La “vision’ es lo que le da a la vida ordinaria su direccidn e invierte
con ese proposito. Como un recorrido a través del desierto, pradera o mar — todas ellas imagenes de la vida
ordinaria en la literatura espiritual — uno podra encontrarse con varios lugares de descanso: un oasis, un
jardin de delicias espirituales, o un puerto. Esta puede ser una ocasion de terrible tentacion para una persona
de gran vision. Uno parece haber arribado al final de la propia laboriosa jornada y todos los inmensos es-
fuerzos propios parecen estar llegando a fructificar. En realidad, el lugar de descanso se convertird en un
lugar de veneno a menos que uno se apresure a continuar avanzando. La consolacion espiritual es perjudicial
cuando s6lo vio por su propia causa.

Pero ;como puede uno seguir avanzando? ;Es renunciando a la vision? No precisamente. Mas bien es
estando anuente a hacerlo. Porque esa ultima renuncia es la unica manera de movernos mas alld de lo que
uno piensa que es la vision y aceptar lo que realmente es. En otras palabras, es necesario renunciar a todas
las propias ideas de como alcanzar el lugar de la vision para llegar alla. Asi, a Abraham le dijo Dios en el
momento mds critico de su vida, “Lleva a tu hijo...Isaac a quien ti amas, y ve a la tierra de Moriah y ofrécelo
a €1 como ofrenda en una de las montafas que Yo te diré” (Gen. 22: 2). Parafraseando el texto, “Toma a tu
gran vision, a tu ideal de la jornada espiritual y como alcanzarlo, y ve al lugar que Yo te mostraré. Ahi, sa-
crificamela”.

La lucha para llegar a la ‘tierra de la vision’ si uno no se conforma con algo menos a lo largo del camino,
induce al desengafio o atn a lo que estd mas cerca de la desesperacion. Es como caer muerto. jTu mundo
debe ser arruinado! y tu con él! Tu idea de la vocacion, de la travesia espiritual, de la Iglesia, de Jesucristo,
aun de Dios en si mismo, debe ser deshecha. El meollo del predicamento humano que Jesus tomo por su
propia cuenta no consiste simplemente en nuestros pecados personales. Es nuestra ‘condicion pecadora’ —
todo lo que nos motiva solamente a reflejar la vision mds que a experimentarla.

2



Lectio Divina

iSomos convidados ahora al suefio de José! Un suefio que puede ser fruto del cansancio de las luchas,
exteriores e interiores, de lo cotidiano en el cual todos estamos y vivimos. Pero también el suefio de los que
aprendieron que no lo pueden todo; que hay un momento en el que es necesario esperar. Esperar en Dios
antes de cualquier iniciativa. Vamos a acompaiiar a este hombre justo (Mt 1, 19) en este proceso de descubrir
los designios de Dios para nuestra vida y la de nuestra familia, aunque parezcan diferentes a los més bellos
y piadosos designios propios.
Después de un periodo de Oracién Centrante o de un breve silencio, practica la Lectio Divina con
la Palabra a continuacién y permite que Dios te indique los pasos de apertura a su Voluntad, de la misma
forma que hizo con José.

Este fue el origen de Jesucristo: Maria, su madre, estaba comprometida con José y, cuando todavia no
han vivido juntos, concibi6é un hijo por obra del Espiritu Santo. José, su esposo, que era un hombre justo y
no queria denunciarla publicamente, resolvié abandonarla en secreto. Mientras pensaba en esto, el Angel
del Sefior se le aparecid en suefios y le dijo: «José, hijo de David, no temas recibir a Maria, tu esposa, porque
lo que ha sido engendrado en ella proviene del Espiritu Santo. Ella dard a luz un hijo, a quien pondras el
nombre de Jesus, porque €l salvaré a su Pueblo de todos sus pecados». Todo esto sucedid para que se cumpli-
era lo que el Sefior habia anunciado por el Profeta: "La Virgen concebird y dard a luz un hijo a quien pondran
el nombre de Emanuel", que traducido significa: «Dios con nosotros». Al despertar, José hizo lo que el
Angel del Seior le habia ordenado: llevé a Maria a su casa, y sin que hubieran hecho vida en comiin, ella
dio a luz un hijo, y €l le puso el nombre de Jests. (Mt 1, 18-25)

Prdctica

Alo largo de la semana, después de tu periodo de Oracién Centrante, haz dos ejercicios: uno de memoria
y otro de apertura. En el ejercicio de memoria, busca, con el corazén sereno y adn lleno de la presencia de
Dios, en qué momentos de tu vida Dios llegd “sin tu consentimiento.” Regresa a ese momento y procura
entender qué impacto eso tuvo en tu vida. En el ejercicio de apertura, hazte el propdsito de renunciar, a lo
largo del dfa, a todo lo que pueda impedir estar atento a los avances de Dios: el abrazo amoroso al que El
nos convida en cada momento.

Este parrafo del PTK, abajo, y la intercesion de San José, podrdn ayudarte en este proceso:

“La accion de Dios es siempre inesperada, como lo ensefian muchas parédbolas... A veces la sorpresa
puede ser algo que deleita, como cuando se encuentra un tesoro escondido en un campo. Otras veces, cuando
Dios nos da un reto o nos exige un sacrificio, esa sorpresa nos parece el fin de nuestro mundo; nuestro pe-
quefio nido se hace aiiicos. Estos eventos ocurrieron con regularidad en las vidas de Maria y de José. Esta
es la primera vez que Dios, sin ser invitado, irrumpe en sus vidas y las voltea al revés. Lo que Jests predica
mds tarde es precisamente la aceptacién de lo que El llama el Reino de Dios, que incluye nuestro consen-
timiento a que Dios irrumpa en nuestras vidas de cualquier manera y en cualquier momento, incluyendo el
momento presente. jNo mafiana, sino ahora! El Reino de Dios es lo que sucede; estar abierto a ese Reino es
estar preparado a aceptar lo que suceda. Eso no quiere decir que comprendamos lo que estd sucediendo”.

(Padre Thomas Keating, El Misterio de Cristo, p. 17)



Murillo, 1650 (museodelprado.es)



Semana 1

Desprendimiento

EL FINAL DE NUESTROS MUNDOS

El Adviento —que celebramos hace poco—es la estacion liturgica que celebra el tema de la divina luz.
Esta gran luz, encarnada en Jesus, confronta cualquier clase de oscuridad, ilusion, ignorancia. Si reflexionas
por un momento en los ciclos naturales de la vida, nuestro mundo siempre estd llegando a algun fin. El
mundo del ttero llega a su final con el nacimiento; el mundo de la primera infancia llega a su fin alrededor
de los tres anos; la nifiez llega a su fin con la adolescencia; la adolescencia con la juventud; la juventud con
la crisis de la edad adulta; entonces viene la vejez, la senilidad y la muerte. La vida es un proceso. La expe-
riencia del crecimiento o la declinacion de la energia fisica nos fuerzan a dejar ir cada periodo de la vida a
medida que lo atravesamos. Es decir, la vida fisica estd siempre cediendo el paso a un mayor desarrollo. No
deberia de sorprendernos, por lo tanto, que Jesus nos invite a permitir que los mundos privatizados de nues-
tros apegos emocionales, ideas preconcebidas, y valores pre-empacados lleguen a su fin.

Uno de los mensajes del Adviento, especialmente el tema del fin del mundo, no tiene que ver tanto con
el fin del mundo, ni con la muerte fisica—que es el fin del mundo actual para cada uno de nosotros—sino
con todos los mundos que llegan a su fin en la evolucion natural y espiritual de la vida. Asi, cada vez que
nos movemos a un nuevo nivel de fe, el mundo previo en que vivimos, con todas sus relaciones, llega a su
fin. Esto es lo que Juan el Bautista y posteriormente Jests quisieron decir cuando iniciaron sus ministerios
diciendo, “Arrepiéntanse.” El mensaje que deseaban transmitir era: “Es el final de tu mundo”. Naturalmente,
no nos gusta escuchar tales noticias; no nos gusta el cambio. Decimos: “jAbajo con ese hombre!”

El proceso de conversion comienza con la genuina apertura al cambio, apertura a la posibilidad de que,
tal como la vida natural evoluciona, asi también, la vida espiritual evoluciona. Nuestro mundo psicoldgico
es el resultado del crecimiento natural, de eventos sobre los cuales no tuvimos control en nuestra primera
infancia, asi como de la gracia. La gracia es la presencia y accion de Cristo en nuestras vidas, invitindonos
a desprendernos de donde estamos ahora y a estar abiertos a los nuevos valores que nacen cada vez que
penetramos a una nueva comprension del Evangelio. Mas atn, Jesus nos llama a arrepentirnos no solamente
una vez; es una invitacion que recurre una y otra vez. En la liturgia, esto se repite varias veces al afio, espe-
cialmente durante el Adviento y la Cuaresma. También puede darse en otras ocasiones a través de diversas
circunstancias: desilusiones, tragedias personales, o el surgimiento en nuestra consciencia de alguna com-
pulsion o motivo secreto que desconociamos. Una crisis en nuestra vida motivo para salir corriendo; es la
voz de Cristo invitdindonos a aceptar mas de la ‘divina luz’. Un aumento de la ‘divina luz’ significa un au-
mento de lo que esa ‘divina luz’ revela, que es la vida divina. Y mientras mds vida divina recibimos, mas
percibimos que esa vida divina es puro amor.

Cualquier momento en que aceptemos la invitacidon para soltar nuestro nivel actual de comunicacién
con Cristo por uno nuevo, puede ocasionarnos temor. Una relacién comoda con Cristo—nuestro pequeio
mundo de lecturas, oraciones, devociones, o ministerios —es buena. Pero lo mismo que el proceso de la vida
se mueve dia a dia, la gracia de Cristo inexorablemente nos llama més all4 de nuestras limitaciones y miedos
a mundos nuevos. Como a Abraham, el paradigma cléasico de la fe, Jesds nos pide dejar tierra, familia,
cultura, grupo de amigos, educacion religiosa, todo a lo que podamos aferrarnos para establecer una identidad
o0 evitar sentirnos solos. Jesus nos llama, delicada pero firmemente, a dejar todo eso atrds diciendo, “Sal de
tu pais y de la casa de tus padres y ve a la tierra que yo te mostraré” (Génesis 12: 1).

El llamado a la oracion contemplativa es un llamado a lo desconocido. No es un llamado a la nada, pero
tampoco es un llamado a ningun lugar que podamos imaginarnos. Cada vez que consentimos a un cre-
cimiento de nuestra fe, nuestro mundo cambia y nuestras relaciones tienen que ajustarse a la nueva perspec-
tiva que nos ha sido dada. Nuestras relaciones con nosotros mismos, con Jesucristo, con nuestros vecinos,
con la Iglesia—inclusive con Dios mismo—todo cambia. Es el fin del mundo que hemos conocido previa-
mente y en el que vivimos. A veces el Espiritu deliberadamente hace afiicos esos mundos. Si hemos depen-

5



dido de ellos para ir a Dios, es posible que sintamos que hemos perdido a Dios. Es posible que tengamos
dudas acerca de la existencia misma de Dios. No estamos dudando del Dios de la fe, sino del Dios de nuestros
limitados conceptos o dependencias; ese dios, en definitiva, nunca ha existido. La fe pura es la purificacion
de nuestros apoyos humanos en nuestra relacion con Dios. A medida que renunciamos a ellos, nos rela-
cionamos mds directamente con la divina presencia, atin cuando ésta pudiera sentirse como el final de nuestra
vida espiritual.

Por lo tanto, la segunda parte del mensaje de Jesus es importante. Si te arrepientes y estds dispuesto a
cambiar, o a permitir que Dios te cambie, el Reino de Dios estd cerca. De hecho, ya lo tienes; estd dentro de
ti y puedes comenzar a gozarlo. El Reino de Dios pertenece a aquellos que han dejado ir sus actitudes po-
sesivas hacia todo, incluyendo hacia Dios. Dios es don puro; no podemos poseerlo tan solo para nosotros.
Sélo podemos poseerlo recibiéndolo y compartiéndolo con los demas.

Q0000000000000 0
Como nos explica el Padre Thomas, en nuestra vida espiritual constantemente se nos invita al des-
prendimiento, a “dejar ir.” Siempre somos tentados a aferrarnos a los modos familiares de relacionarnos
con Dios, incluso cuando el Sefor nos invita a trascender lo que nos resulta cémodo y nos brinda seguridad
para seguirlo por las sendas de libertad y de aventura del evangelio. Reflexionemos:

& JA qué estoy aferrada en mis relaciones familiares, sociales, culturales y en mi vida de fe?

* ;He experimentado alguna circunstancia en la que una tragedia o alguna dificultad se convirtio en
ocasion de crecimiento, desprendimiento y gracia? Agradece al Sefior y compdrtelo, si te sientes
llamado, con el grupo

* Observa pausadamente algiin ciclo natural de cambio: el crecimiento de hijos y nietos, una flor que
se abre o se deshoja, el agua que corre, un amanecer o atardecer.. .etc. etc. ;Como se manifiesta
ahi el “dejar ir,” el desprendimiento?

+ Site sientes inclinado a ello, fotografia con tu teléfono o camara una imagen que muestre el cambio,
la impermanencia de todo lo que existe. Comparte la foto con el grupo.

Lectio Divina

Después de tu periodo de Oracién Centrante, siéntate por unos minutos con el siguiente texto biblico.
Permanece abierto a cualquier sugerencia del Espiritu. Si alguna palabra, frase o versiculo atrae tu atencion,
quédate con ella, repitela, saboréala. Responde a ella y luego permanece en silencio por unos momentos.
(Qué te dice sobre el cambio y el desprendimiento? ;A qué te invita? Comparte con el grupo.

“Cuando Jesus se entero de que Juan habia sido arrestado, se retiré a Galilea. Y, dejando Nazaret,
se establecio en Cafarnatim, a orillas del lago, en los confines de Zabulon y Neftali...A partir de
ese momento, Jesis comenzo a proclamar: «Conviértanse, porque el Reino de los Cielos estd cerca».
Mientras caminaba a orillas del mar de Galilea, Jestis vio a dos hermanos: a Simon, llamado Pedro,
y a su hermano Andrés, que echaban las redes al mar porque eran pescadores. Entonces les dijo:
«Siganme, y yo los haré pescadores de hombres». Inmediatamente, ellos dejaron las redes y lo
siguieron. (Mateo 4: 12-13, 17-20)

Durante el resto de la semana, te invitamos a regresar a este mismo texto biblico y leerlo detenidamente,
reflexionando sobre €I, respondiendo a €l y regresando al silencio cuando te sientas asi llamado. Trata de
llevar alguna de sus palabras o sugerencias a tu vida diaria.

6



El Padre Thomas hace referencia al llamado de Dios a Abraham en Génesis 12: 1: “Sal de tu pais y de la

casa de tus padres y ve a la tierra que yo te mostraré”. |Qué te dice ese versiculo sobre tu vida personal
ahora, en este momento? ;Qué te cuestiona? ;A qué te invita?




Semana 2

Cultivando “al Dios de todos los dias”

VIVIENDO COMO SI DIOS ESTUVIERA AUSENTE

“Cuando Jesiis desembarco y vio el enorme gentio, su corazon se compadecio de ellos, porque parecian
ovejas sin pastor; y entonces comenzo a ensefiarles muchas cosas. Sucedio que ya era tarde y sus discipulos
se aproximaron a El y le dijeron: ‘Este es un lugar desierto y ya es muy tarde; despidelos para que puedan
ir a las aldeas y villas cercanas y a comprar algo de comer’. El les respondid: ‘Denles ustedes de comer’;
pero ellos dijeron: ‘;Vamos nosotros a comprar el equivalente de doscientos dias de salario para darles de
comer? El les pregunto: ;Cudntos panes tienen? Vayan a ver’. Después de haberse cerciorado, le dijeron:
“Tenemos cinco panes y dos peces’. Entonces Jesis mando que sentaran a la gente en grupos sobre el pasto.
La gente se acomodo por grupos de cien y de cincuenta; entonces tomo los cinco panes y los dos peces y
mirando al cielo los bendijo, tomo los panes, los partio y se los dio a sus discipulos para que los fueran
sirviendo. También dividio los dos peces entre ellos de la misma forma. Todos comieron y quedaron satis-
fechos, y recogieron doce cestas de mimbre con lo que sobro de los panes y peces. En total, los que comieron
fueron unos cinco mil hombres.” (Marcos 6: 34-44).

Esta ocasion es una de esas situaciones imposibles que surgen regularmente en el curso de la vida ordi-
naria. Era tarde después de un dia agotador; una multitud lejos de sus hogares y sin nada que comer. Los
discipulos, viendo la situacion, tenian una solucién. Fueron a Jesus y le dijeron: ‘Es hora de despedir a la
gente para que vayan a conseguir alimento y albergue en los alrededores.” Ellos no veian a Dios en ese mo-
mento; solamente miraban la dificultad como seres humanos. Jesus, por supuesto, no sélo veia el lado hu-
mano de la situacidn, sino también la presencia de Dios en ella. La perspectiva es muy diferente cuando,
como Jests, somos sensibles a lo que Dios estd tratando de hacer.

Santa Teresa de Avila dice que toda dificultad en la oracién proviene de un defecto fatal: orar como si
Dios estuviera ausente. Nuestra travesia espiritual como un todo padece del mismo defecto fatal: buscar a
Dios como si éste estuviera ausente. La vida ordinaria tiene el mismo defecto: vivimos como si Dios estu-
viese ausente. Una de las formas favoritas de vivir es aplazar nuestra busqueda de Dios, nuestra oracion o
nuestra conversion hasta después que nuestros problemas inmediatos se hayan despejado...

Esta es una tentacion favorita de casi todo el mundo en la travesia espiritual. No podemos ver la presencia
de Dios precisamente donde estamos, ni en las situaciones concretas en las que nos encontramos. Por el
contrario, pensamos: ‘Si tan solo tuviera las circunstancias adecuadas para orar, todo estaria bien. Estaria
pensando en Dios constantemente; oraria todo el tiempo, como los monjes santos y las monjas de clausura’.

Yo no estoy seguro de que los monjes y las monjas de clausura se encuentren orando mds que tu. Ellos
también tienen problemas. Si viven en una granja, surgen las mismas tentaciones: ‘Le dedicaré mas tiempo
a la oracion después de la cosecha’. Si son contadores ‘le dedicaré mas tiempo a la oracion tan pronto como
pague las cuentas de este mes’.




He aqui la cldsica tentacion de posponer vivir en la presencia de Dios para algin momento en el futuro.
Algunos ejemplos de ello: ‘dedicaré mas tiempo a la oracidn tan pronto como mis hijos crezcan; cuando mi
esposo supere su enfermedad; cuando no tenga que trabajar tanto; cuando pueda manejar los problemas de
personalidad que enfrento en el trabajo.” En otras palabras, “me enfocaré en la travesia espiritual tan pronto
como supere mis problemas inmediatos”. Nuestra respuesta a la vida es poner toda nuestra energia en so-
brevivir a las dificultades del momento, creyendo que solamente cuando éstas estén bajo control, seremos
capaces de practicar el estar en la presencia de Dios. Mantenemos la ilusiéon de que Dios no estd presente
aqui ahora, de que Dios no esté en las dificultades diarias. Esta manera humana de juzgar revela una carencia
de fe. Somos como Felipe, que le dijo a Jesus ‘Sefior, muéstranos al Padre, y con eso nos basta’. La respuesta
de Jesus fue: “Felipe, hace tanto tiempo que estoy con ustedes ;y todavia no me conocen? Quien me ve a
mi, ve también al Padre.”

Si las situaciones ordinarias de la vida pudieran hablarnos, nos dirian: “;Cémo es que no nos reconoces?
El que nos ve a nosotras, ve a Dios.” Dios esta presente en las dificultades y en las situaciones imposibles.
Su presencia estd alli no s6lo ontoldégicamente, porque El estd en todas partes, sino también porque la accién
divina estd presente en todos los eventos. Supongamos que un cierto dia estamos recitando oraciones mien-
tras manejamos por la carretera y de repente se nos estalla una llanta. Cuando no podemos hallar el gato,
nuestras oraciones desaparecen. Tratamos de hacer una sefial con el dedo para que alguien se detenga, pero
nadie para. Pronto estamos totalmente alterados. Llamamos a un camién de remolque. S6lo cuando hemos
llegado a casa y tenemos el auto en el garaje, podemos pensar en Dios de nuevo. ; Dénde estuvo Dios durante
esta situacion? ;Se desintegrd?

Necesitamos cultivar lo que Bernadette Roberts llamo ‘el Dios de todos los dias’. Los rayos X de la fe
no esperan a que todo marche idealmente y en paz antes de relacionarse con Dios. La fe dice: ‘Bien, esta es
una situacion extrafia, una situacion desesperada, una situacion imposible; ;qué es lo que Dios me estd di-
ciendo o qué es lo que me esta pidiendo que haga?’

En el Juicio Final, segun la parédbola, los servidores de Dios le dirdn: “Sefior, ;cuando estuviste sediento,
0 hambriento, en prision o desnudo? y El respondera: Cuantas veces lo hicieron por el menor de mis her-
manos, lo hicieron por mi.” (Mateo, 25: 44)

Las situaciones imposibles pueden deberse a otras personas, a enfermedades, desastres, 0 a enormes in-
convenientes. La forma en que reaccionemos a ellas es nuestra respuesta a la presencia de Dios. Vivir la
vida diaria como si Dios estuviera ausente es la falla fatal de la travesia espiritual. La idea de que Dios esta
ausente es solamente un pensamiento o sentimiento. Si somos capaces de romper con esa ilusién y hacer
caso omiso del sentimiento, estaremos en el camino correcto. jDios no puede estar ausente! Tratarlo a El
como si lo estuviera es un insulto. Es como decirle a Dios: “Tud no estas en mi vida, al menos no estas en
esta situacion’. Oraré cuando me baje de este avion; cuando termine este pesado sermoén; cuando finalmente
obtenga mi divorcio; cuando esta situacidon dolorosa en la oficina se resuelva; cuando recupere la energia
que necesito para superar esta situacién imposible.”

Jesus pudo ver en esa multitud de personas hambrientas y fatigadas, en esa situacién imposible, la in-
vitacién de Dios a que hiciera un milagro. El estaba motivado solamente por lo que percibia que Dios estaba
haciendo. Su sensibilidad a la compasion divina intensificaba de tal forma su percepcion, que, en una
situacién en la que no habia alimento, El sabia que el Padre harfa algo para proveerlo. Si hubiese visto esa
situacion como una imposibilidad mds y hubiese enviado a la gente a sus casas, la preocupacion de Dios
por responder a esa necesidad humana no se hubiera manifestado.

El Espiritu nos habla de diversas maneras en la vida cotidiana. Cristo esta presente bajo diferentes as-
pectos. En la tragedia humana, hay algo que el Padre quiere que hagamos para traer sanacioén. La dimensién
contemplativa del evangelio aumenta cada vez mas la intensidad de esta sensibilidad. Cuando seguimos la
inspiracion del Espiritu, ocurren resultados imprevistos. De ahi la necesidad de cultivar la presencia y la
accion de Dios en las situaciones en las que parece imposible hacer algo. El misterio de Cristo obra en todo,
no importa lo humilde y rutinario que parezca. Nuestra respuesta puede estar inspirada por el falso yo o por
el Espiritu. Si es por el Espiritu, las consecuencias serdn inmensas, tanto para nosotros mismos como para
los demas, y quizds para toda la familia humana.



Lectio Divina

Te invitamos a sentarte comoda y pausadamente, tras un periodo de Oracion Centrante o un breve
periodo de silencio y leer lentamente el texto del Nuevo Testamento con el que comenzamos este envio:
Marcos 6: 34-44. Permite que la Palabra penetre lo mas profundo de tu ser. Permanece abierto a percibir si
una palabra, frase o versiculo te atrae de forma especial, si te habla al corazén. Recondcela y repitela,
saboréala, rimiala. ; Qué trata de decirte acerca de tu situacion hoy? Responde espontaneamente a lo recibido
y date permiso a permanecer en silencio cuando sientas esa atraccion. Lleva esa u otra palabra del texto a
tu vida ordinaria.

Prdctica

+ En los dias de la semana sucesivos, regresa a la lectura de Marcos en el mismo espiritu de oracién y
escucha. También te invitamos a acercarte en forma de Lectio al siguiente pasaje: : “Sefior, ; cuando estuviste
sediento, o hambriento, en prisién o desnudo? y El responderd: Cuantas veces lo hicieron por el menor de
mis hermanos, lo hicieron por mi.” (Mateo, 25: 44). Reflexiona sobre él tratando de descubrir personalmente
la ensefianza de Jesus sobre “el Dios de todos los dias.” ;Como se pone de manifiesto aqui? ;Quiénes son
los sedientos, hambrientos y prisioneros de tu vida ordinaria? Si te sientes llamado/a comparte lo que des-
cubres con el grupo.

+ Los que siguieron con atencidn el taller sobre la Prictica de la Presencia de Dios que compartimos
el afio pasado, reconocerdn aqui exactamente sus mismos elementos. Teresita de Lisieux, el Hermano
Lorenzo, Bernie y Jean-Pierre de Caussade nos advertian estar despiertos para responder al deber del mo-
mento presente. Durante esta semana los invitamos a permanecer alerta para poder reconocer y cultivar “el
Dios de todos los dias.” Explora formas concretas de responder y compartelas con los compaiieros del grupo.
Gracias.

10



Semana 3

Descubriendo a Dios en las Dificultades

CRISTO EN LA TORMENTA

“Entonces Jests les ordend a sus discipulos que entraran al bote y se le adelantaran hasta la otra orilla
del lago, mientras él despedia a la gente. Después de hacer esto, subio a la montaria a solas para orar. Al
atardecer estaba alli solo. Mientras tanto el bote, que se encontraba lejos de la tierra, era sacudido por las
olas, ya que el viento soplaba de frente. Durante la cuarta hora de la noche, El vino hacia ellos caminando
sobre el mar. Cuando los discipulos lo vieron caminando sobre el agua quedaron aterrados diciendo ‘es un
fantasma’ y gritaron de pdnico. Al mismo tiempo, (Jesiis) les hablé diciendo: “Animo, soy Yo, no teman” .
Pedro, en respuesta le dijo: ‘Seiior, si eres tii, mdndame que vaya a ti sobre el agua’; El le respondid, “Ven” .
Pedro salié del bote y comenzo a caminar sobre el mar hacia Jesuis, pero cuando vio cudn fuerte estaba el
viento, le entro miedo y, comenzando a hundirse, grito: ‘;Serior, salvame!’. Inmediatamente, Jesuis extendio
su mano, lo agarré y le dijo: “Hombre de poca fe ;por qué dudaste?” Subieron a la barca y se calmo el
viento. Los que estaban en el bote se postraron ante él diciendo: ’Verdaderamente Tt eres el Hijo de Dios” .
(Mat. 14: 22-33)

Leamos este dramatico texto desde la perspectiva de nuestra propia experiencia de gracia. En la fiesta
de Pentecostés, el Espiritu de Cristo, vertido sobre los discipulos originales, se vierte igualmente sobre
nosotros. Afio tras afio esta fiesta refina nuestro aparato receptivo para que podamos sintonizarnos con los
mensajes mds profundos, delicados y fascinantes del universo y su origen.

Jestis ha pasado la noche en oracién. ;Cémo podria El llevar a sus discipulos a una mejor comprensién
del Reino de Dios? El Reino implica un cambio de valores al nivel més profundo. Este es un proyecto que
aterra a la mayor parte de la gente. Tedricamente serfa magnifico crecer. En la realidad, normalmente deci-
mos: ‘Esperemos unos cuantos dias, semanas o afios’.

Jests fue inspirado por el Espiritu a usar esta oportunidad para llevar a sus discipulos a un nivel més
profundo de entendimiento. El Evangelio no es tanto una enseflanza como una transmision...

Los discipulos en el bote, maltratados y golpeados por el viento y las olas, son simbolos de los que
tratan de acatar el Evangelio y enfrentan varias clases de oposicidn. Se encuentran con el discipulo ingenuo
que piensa que, como han aceptado a Cristo, la oracidn y la meditacion le van a dar una alfombra mégica
para llevarlos al gozo, o aun mejor, al éxito financiero en este mundo. jNi sofiarlo!

En medio de esta tormenta, una figura surge de las tinieblas. Lo que los discipulos pensaron haber visto
es algo que podriamos facilmente visualizar a las 3:00 de la madrugada: ‘jEs un fantasma!’, Jests estd cami-
nando sobre las aguas. Surge de la tormenta. Esto significa que, en un sentido real, estd en la tormenta, en
el viento y en las olas. Pedro escucha la invitacion de ir a Jests sobre las aguas. En otras palabras, a Pedro
se le invita a asirse a Jesds en medio de la oposicion, el desengaiio, y las dudas de fe. Pedro es simbolo de
aquellos cuya fe percibe que el viento no sélo es viento, sino Cristo, invitindonos a encontrarlo en medio
de la oposicion y la tentacion.

La respuesta inmediata de los discipulos es de terror y comienzan a gritar, temerosos del fantasma que
estd acercandoseles. Jesus los llama: “Miren, de veras soy Yo, {No teman!” Entonces, Pedro le dice, ’Sefior,
mandame ir a ti sobre las aguas’. Jests le responde: “Ven”. Pedro desciende hacia las olas, jEstd caminando
sobre el agua! Estira la mano hacia el Sefior en medio de los elementos. Se aferra, con todas las fuerzas de
su ser, a la presencia de Cristo en medio de la tormenta.

Subitamente, el viento aumenta; una ola se estrella sobre sus piernas y le salpica el rostro. Ahora hay
un pequeflo cambio en su enfoque en Jesus y pasa a fijarse en la situacion actual. Comienza a hundirse y
grita: “jSefior, sdlvame!” De inmediato Jesus lo alcanza, lo agarra y lo introduce en el bote. Sobreviene una
gran calma y los apdstoles atonitos exclaman, “Verdaderamente Tu, eres el Hijo de Dios”.

11



Es agradable saber que no se espera que tengamos €xito la primera vez que intentemos ver a Dios en
medio de las dificultades que provienen de adentro o de afuera. Erraremos las primeras veces. Cuando
comencemos a hundirnos, solamente tenemos que pedir ayuda y Dios parece moderar la intensidad de la
prueba y nos ofrece un breve descanso para luego tratar de nuevo. El ‘de nuevo,’ para los apdstoles, fue la
crucifixion de Jesus y todos se hundieron. Las pruebas siempre parecen situaciones imposibles. Tratamos
de aceptarlas, pero se vuelven demasiado agobiantes. Nuestra fe y nuestra confianza se marchitan y comen-
zamos a hundirnos. Pedimos ayuda y Jesus nos rescata. Hay una breve calma. Si continuamos la travesia,
el viento y las olas comienzan de nuevo. Nuevamente tratamos de encontrar a Jesus en la dificultad y de
nuevo comenzamos a ahogarnos. El nos saca hacia fuera. Esa es la historia de la travesia espiritual de todos
y cada uno. El tnico error reside en caerse y permanecer caido; en hundirse y no gritar por auxilio.

Poco a poco vamos siendo capaces de escuchar la leve voz en medio del huracén, el terremoto o el
fuego. Dios estd escondido en las dificultades. Si podemos encontrarlo ahi, nunca lo perderemos. Sin difi-
cultades, no conocemos el poder de la misericordia de Dios y el increible destino que tiene para cada uno
de nosotros. Debemos ser pacientes con nuestros fracasos. Siempre hay otra oportunidad, a menos que
vayamos a la orilla y decidamos permanecer alld. El mayor peligro de todos es una situacion en la que no
haya riesgos. Encontrarnos con los vientos y las olas no es una sefial de derrota. Es un entrenamiento en el
arte de la vida, que es el arte de rendirnos a la accién de Dios y de creer en Su amor, sin que importe lo que
suceda.

[e]e]elelele]e e e 0le 0 e 00

Lectio Divina

Siéntate tranquilo, tras tu Oracion Centrante o un rato de silencio, y lee pausadamente el pasaje de San
Mateo que inicia este envio: Mat. 14: 22-33. ; Qué palabra o frase capta tu atencién? Escuichala, repitela,
saboréala. Reflexiona acerca de lo que te dice este pasaje biblico. Puede ser algo muy especifico o mds ge-
neral. Deja que penetre tu corazon y que te hable en lo profundo de tu ser en el momento presente. Si te
sientes llamado a ello, responde a lo recibido en forma de oracidn espontdnea, en tus propias palabras o sin
palabra alguna, con un simple gesto de adoracion, peticidon o agradecimiento. Permanece en silencio unos
minutos, descansando en la Palabra. Déjate llevar por el impulso del Espiritu en tu Lectio. Si de inmediato
te sientes llamado a descansar en Dios sin reflexion alguna, consiente a esa inspiracion. Sé flexible y ddcil
en todo el proceso. Déjate conducir en la Danza.

Prdctica

+ Nos dice el Padre Thomas que Jesus recibié del Espiritu la inspiracién de utilizar lo que sucedia en
el momento presente (la tormenta) para aumentar la fe de sus discipulos, ensefiarlos a confiar y promover
su comprension del Reino de Dios. Observen la relacion que tiene esto con el tema anterior (“Encontrando
al Dios de todos los dias”). Se nos invita, pues, a no clasificar constantemente los momentos en “buenos” y
“malos.” Cuando algo desagradable ocurra hoy y en el curso de la semana, los invitamos a pronunciar de
inmediato la palabra “;Bienvenido!” y la frase que acompaiia la Oracién de Bienvenida: “Dejo ir mi deseo
de seguridad, aprobacion y control. Abrazo este momento tal y como es.”

+ Reflexiona sobre la siguiente frase del envio: “El Evangelio no es tanto una ensefianza como una
transmision.” Comparte las implicaciones de esa afirmacion con los compaiieros del grupo. El Evangelio se
“contagia”. ;Lo has experimentado?

+ ;Cudles son algunas de las “tormentas” de tu vida actual? S€ especifico. ;Qué te estd diciendo Dios
a través de ellas? ;Cudl es tu respuesta de fe a ellas? Confia en la presencia de Dios en ellas. (De nuevo, no
estamos promoviendo una actitud de resignacion pasiva a males e injusticias a los que hay que responder,
sino al espiritu y la respuesta con los que se viven en el inevitable momento presente).

12



13



Semana 4
Consentir a un nuevo nivel de fe

LA MUJER CANANEA

Entonces Jestuis salio de ese lugary se retiré a la region de Tiro y Sidon. Y vio venir a una mujer cananea
de esa comarca que pedia ayuda a gritos: ‘;Ten piedad de mi Sefior, Hijo de David; mi hija es atormentada
por un demonio!’. Pero El no pronuncié palabra alguna en respuesta. Sus discipulos se acercaron y le pi-
dieron, ‘Despdchala pues sigue gritando detrds de nosotros’. El respondié: “Yo he sido enviado solamente
a las ovejas perdidas de la casa de Israel.” Pero la mujer, no obstante, vino a postrarse ante El: *;Seiior,
ayiidame!’. El en respuesta dijo, “No es correcto tomar el alimento de los hijos y tirdrselo a los perros.”
Ella contesto, ‘Por favor, Sefior, aiin los perros comen las migajas que caen de la mesa de sus amos’. En-
tonces Jesus le contesto: “Oh Mujer, jgrande es tu fe! Que se haga como has pedido”, y desde aquel mo-
mento quedo curada su hija. (Mat. 15: 21-28)

Este texto tiene gran significado para la travesia espiritual. En textos previos hemos visto a Jests dando
ejemplos de como percibir la infinita preocupacion de Dios en la vida diaria y en las situaciones imposibles
en las que estamos menos inclinados a buscar a Dios. Hemos visto a Pedro y sus compafieros como simbolos
de nuestro esfuerzo por descubrir a Dios en las tormentas de la vida y de percibirlo surgiendo de los vientos
y las olas. Se nos pide ir més alla de esto y responder a su presencia. La respuesta de Pedro fue caminar
sobre las aguas, simbolo de mantener la paz en medio de las tribulaciones y altibajos de la vida cotidiana.

Ahora entramos de lleno en el asunto. ;Cémo encontramos a Dios en su aparente ausencia, rechazo o
abuso? Eso es otra cosa. Este episodio es una descripcion de cémo responder cuando la oracion se vuelve
dificil, cuando la vida interior se cae a pedazos, o cuando la noche de los sentidos desciende sobre nuestro
nido espiritual. Desciende para sacarnos del nido. El ‘4dguila divina’ ha venido para empujarnos hacia la rea-
lidad. Este maravilloso episodio nos habla de la ‘noche de los sentidos’ desde el punto de vista de Dios y
acerca de su estrategia en la misteriosa aridez, ausencia y oscuridad que siguen a la primavera de la travesia
espiritual.

La mujer cananea parece haber sido pagana. Jesus sefiala que muchas veces los que estdn fuera del
hogar tienen mads fe que los de adentro. Ella probablemente habia oido que Jesus accedia gentilmente a ex-
pulsar demonios. Pensando que El asentirfa ficilmente a su ruego, no esperaba problema alguno al respecto.
Quizds ella habia visto a algunas personas acercarse a Jesus con la misma peticién y obtener sin dificultad
lo que le habian pedido. De modo que ella le dice, ‘Sefior, hijo de David, ten compasién de mi, mi hija estd
terriblemente atormentada por un demonio’.

La mujer permanecid de pie alli esperando una respuesta, quizas esperando escuchar alguna frase re-
confortante, tal y como: ‘Ve y trae a tu hija aqui’, o ‘Ella ya ha sido sanada’. Si El hubiese decidido no sa-
narla, al menos hubiese podido decirle, con una suave palmada en el hombro, ‘Anda, ve a tu casa, y
ofréceselo a Dios’. Ese es el tipo de cosas que algunas veces oimos, para nuestra gran consternacion, de
personas bien intencionadas cuando estamos en aprietos.

El texto dice que Jesus no pronuncié palabra alguna; se mantuvo en silencio. ;Es ésta una respuesta a
la oracién o no? Yo me aventuro a decir que el silencio es una respuesta tan buena a la oracién como conceder
nuestra peticion. Si aceptamos el silencio como respuesta, es posible que podamos percibir su propoésito.
Por ejemplo, podria significar que no es el momento adecuado; que no estamos listos para una respuesta, o
que estamos pidiendo algo equivocado. El propésito fundamental de la oracién no es cambiar a Dios, sino
a nosotros mismos y, si no estamos preparados para cambiar, no hay nada més que decir.

En la ‘noche de los sentidos’, venimos a nuestra entrevista con Dios y El no se aparece. Eso esta bien
por un rato, pero eventualmente surge la pregunta: “; Para qué venir si Dios nunca se aparece?” Me refiero

14



a su aparente ausencia. El est4 ahi, pero a un nivel diferente del que estamos nosotros. En el caso de la mujer
cananea, el objetivo del silencio es traerla del nivel de fe que tiene al principio del encuentro al nivel de fe
que manifiesta al final. Esta estrategia ajusta la accion divina a nuestra condicion humana... La unica forma
en que Dios puede llevar a alguien hasta un nuevo nivel de fe es desafiando su nivel actual. Muchos de los
pasajes del Evangelio manifiestan esto. S6lo tenemos que pensar en el centurion, que obtuvo lo que pedia
instantdneamente y el hombre cuyo hijo estaba al borde de la muerte, cuyos ruegos de que Jesus fuese a su
casa fueron rechazados. Al centurion le dijo., “Iré enseguida.” ; Por qué ese extrafio cambio en la respuesta
de una persona a la otra? Pues porque uno tenia ya la plenitud de fe y no necesitaba ser probado, mientras
que la fe del otro era débil y necesitaba ser purificada por el divino silencio.

En este didlogo, la mujer es conducida de un nivel de fe al otro, hasta que alcanza un nivel extraordi-
nario... Observemos lo que El dice: “Mi misién es sélo para las ovejas perdidas de la casa de Israel”...La
mujer cananea interpreto el significado de esta declaraciéon como: ‘No hay nada que hacer, yo solamente
hago milagros para los israelitas, lo siento’. En respuesta, ella se adelanta y se postra a Sus pies, quedando
en tierra, sumisa en el polvo. Su grito es ‘jSocorro!’. Esa es la oracién que el Maestro Eckhart, el tedlogo
dominico alemdn, dice que ‘penetra en los cielos’... Ese grito de desesperacion de una persona que se siente
rechazada por Dios lo dice todo—es una siplica que deberia tocar a un corazén de piedra. Aun asi, Jesds no
ofrece una respuesta. { Donde estd la misericordia divina?

Pero la misericordia divina no es sentimental, sino que coloca inexorablemente las realidades maximas
de la vida ante ella, de modo que pueda decir con total honestidad: ‘No puedo hacer nada por mi misma;
necesito Tu ayuda’. Y Dios no dice nada...

“No estd bien—Jesus dice—tomar el alimento de los hijos y tirdrselo a los perros” ; Cémo pudo Jesus
decir tal cosa? La mujer cananea no se amilana ante este insulto més de lo que estaba con el silencio y el
rechazo. Ella responde en efecto: ‘Sefior, estd bien, pero ;has pensado en esta posibilidad? No estoy pidiendo
el alimento de los hijos; no estoy pidiendo una barra de pan. Aun los perros debajo de la mesa comen even-
tualmente los mendrugos que caen por error. ;Qué tal si me tiras a mi uno de esos mendrugos?’

Jesus le responde, “Oh, mi querida sefiora, jCudn grande es tu fe! Puedes tener cualquier cosa que
quieras—el mundo entero, el universo, cualquier cosa”. A aquellos que han alcanzado este nivel de fe todo
les pertenece. El cosmos fue creado para ellos. Esa es la escena. Continta sucediendo en nuestras vidas.
Podemos aceptarlo, como la mujer cananea, o simplemente dar marcha atrés.

Q00000000 OO0000

Segtin nos explica el Padre Thomas en este texto, la interaccion entre la mujer cananea y Jesus conduce
a ésta a un nivel mds profundo de fe, a un nuevo nivel de consciencia. Dios utiliza todo tipo de recursos
para impulsarnos al camino de transformacion, y algunos de sus “empujoncitos” (‘nudges’ como los llama
el Padre Thomas) pueden resultar muy desconcertantes. La mujer cananea nos revela la necesidad de con-
fiar en la presencia y accion de Dios en todo momento, incluso—o quizd especialmente—en aquellas oca-
siones en las que Dios parece habernos virado la espalda.

Reflexionemos ahora sobre este encuentro desde el punto de vista del efecto que tiene en Jesiis. Aunque
proclamamos que Jesis es verdadero hombre (ademds de ser verdadero Dios) a menudo pensamos que
siempre tuvo, desde un principio, una claridad absoluta acerca de su mision. El evangelio, en mds de una
ocasion, nos indica que no es asi. Como explica Lucas 2: 52, “Jestis crecia en sabiduria, en estatura y en
gracia ante Dios y ante los hombres.” Es decir, aunque Jesus siempre estuvo en unidad con su Padre, tam-
bién experimento diferentes niveles de sabiduria y de gracia que fueron reveldndosele paulatinamente a lo
largo de la vida.

En este pasaje nos encontramos con un Jesiis que no percibe aiin lo total que es su mision. Como El es
incapaz de engariarnos, tomamos sus palabras a la cananea al pie de la letra, como reflejo de su conviccion
acerca de su llamado hasta ese momento: “Mi mision es solo para las ovejas perdidas de la casa de Israel.”
Su apertura y humildad, sin embargo, le permitieron reconocer, en las palabras y acciones de una mujer
pagana—y por ello doblemente estigmatizada—la voz de su Padre, que lo llamaba a un ministerio universal

15



y no solamente israelita. Jesus permanecio siempre en actitud de escucha a la voz de su Padre, viniese de
donde viniese, y de ahi en adelante asumio la amplitud universal de su tarea redentora. En resumen, la fe
de la cananea fue, sin duda, instrumento de salvacion para ella y su hija, pero también fue instrumento
para que Jesis mismo creciera en sabiduria, para beneficio nuestro y de toda la creacion. ; Permanecemos
abiertos a la voz del Espiritu en los lugares mds insospechados?

Q0000000000000

Lectio Divina

Te invitamos a sentarte comodamente y a leer con detenimiento el pasaje de San Mateo 15: 21-28 que
encabeza este envio. Permanece atento a cualquier detalle, palabra o gesto que capte tu atencion. ;A qué as-
pecto de tu vida te habla este texto biblico? Permanece abierto, escuchando la voz sutil del Espiritu. Responde
con palabras o en silencio cuando te sientas llamado a ello.

Prdctica

+ Durante la semana permanece atento a los encuentros casuales que el Sefor coloque en tu camino.
(Qué has podido ofrecer, espontineamente, en algunos de esos encuentros? ;Qué has recibido? Comparte
con tus compaiieros de grupo. ;Qué te ha dicho al Sefior en ellos?

+ Cuando te encuentres clasificando a alguien como “distinto”, extranjero, equivocado, ignorante,
“otro”... detente y dbrete humildemente a una relacion sin etiquetas. ;Qué descubres? ;Qué ofreces? ;Qué
recibes?

+ Si estés pasando por un periodo en el que Dios parece estar ausente o, por lo menos, silente, haz un
acto de fe y pidele al Sefior que te conceda esperar por El y por su momento preciso. Pide socorro. Persevera
en tus dos periodos de Oracién Centrante todos los dias. Hasta las dguilas necesitan su pequefio empujon
para aprender a volar.




Semana 5

Responder en vez de reaccionar

LA MUJER ADULTERA

Jestis fue al monte de los Olivos. Al amanecer volvié al Templo, y todo el pueblo acudia a él. Entonces
se sento y comenzo a enseriarles. Los escribas y los fariseos le trajeron a una mujer que habia sido sor-
prendida en adulterio y, poniéndola en medio de todos, le dijeron a Jests: «Maestro, esta mujer ha sido
sorprendida en flagrante adulterio. Moisés, en la Ley, nos ordend apedrear a esta clase de mujeres. Y ti,
;qué dices?». Decian esto para ponerlo a prueba, a fin de poder acusarlo. Pero Jestus, inclindndose,
comenzo a escribir en el suelo con el dedo. Como insistian, se enderezo y les dijo: «El que no tenga pecado,
que arroje la primera piedra». E inclindndose nuevamente, siguio escribiendo en el suelo. Al oir estas pala-
bras, uno tras otro se fueron retirando, comenzando por los mds ancianos. Jesus quedo solo con la mujer,
que permanecia alli, e incorpordndose, le pregunto: «Mujer, ;donde estdn tus acusadores? ;jAlguien te ha
condenado? ». Ella le respondio: «Nadie, Sefior». « Yo tampoco te condeno, le dijo Jesiis. Vete, no vuelvas
a pecar». (Juan 8: 1-11)

El Templo de Jerusalén era un lugar impresionante: numerosos arcos, muros, torres, pisos ornamentados
y el gran altar del sacrificio. Era alli donde Jesus solia ensefiar durante el dia, mientras que por la tarde se
retiraba a orar en el Monte de los Olivos. En el Antiguo Testamento, los olivos eran simbolo de la miseri-
cordia y sanacién divinas, una clave para poder entender esta extraordinaria escena.

Cuando Jesus reanuda su ensefianza en esta notable estructura, una mujer es llevada a rastras enfrente
de El. No nos es dificil percibir que le estan tendiendo una trampa. A El tampoco le tomé mucho tiempo
percatarse de ello. Sus enemigos se iban haciendo cada vez mds agresivos y habian planeado una artimafa
para cuestionarlo de manera que no tuviera escapatoria. Cualquier cosa que dijera se utilizaria en su contra.
Ellos podrian entonces acusarlo y, quizds, desacreditarlo.

La pregunta era, ‘Hemos sorprendido a esta mujer en un obvio pecado y la Ley claramente establece
que debe ser apedreada. ;Cual es tu parecer al respecto?’ Si El respondiese “no la apedreen”, estaria con-
tradiciendo a la Ley. Si dijera “Apedréenla”, estaria contradiciendo el sentido general de su ensefianza,
basada en que el autor de la Ley era ‘Abba’, el Dios de infinita compasion y preocupacion por todo lo
viviente. Esta era una idea revolucionaria. El Dios de Israel, hasta esa época, era considerado como el Dios
de los ejércitos, el Dios del trueno y el relampago, el Dios de la justicia estricta, el Legislador de Israel...

Aqui estd Jesus, pues, enfrentdndose a un dilema. Si dice “;No la apedreen!”, rompe la Ley; si dice
“;Apedréenla!”, abandona su propia ensefianza. Lo segufan urgiendo, ‘;Cudl es tu respuesta?’ El se incliné
y comenz0 a escribir en la arena con el dedo. Cuédnto dur6 esto no lo sabemos, pero todos se fueron tornando
inquietos. ;Qué estaba escribiendo? ;Qué estaba haciendo? Nadie realmente lo sabe...

...Sus acusadores no iban a permitir que se saliera de la trampa que tan cuidadosamente habian confec-
cionado. De modo que segufan insistiendo: ‘Maestro, ;cuél es la solucién a este dificil caso?” Al final, El se
endereza, mira a los fandticos de la Ley y dice: “El que no tenga pecado, que tire la primera piedra” . En-
tonces se agachd y continud escribiendo en la arena.

Nétese que El no cuestiond su derecho a aplicar la Ley; simplemente insistié en una condicién, “Tira
piedras, pero solo a condicion de que no tengas ningiin pecado en tu propia conciencia” . Ellos entendieron
el mensaje, y el texto significativamente establece que ‘Uno tras otro se fueron retirando, comenzando por
los mds ancianos’.

A medida que te vas haciendo viejo, esa cuestion de la salvacidn parece ser mds y mas elusiva. Los
miembros mas viejos del grupo, con la experiencia de la edad, abandonan la escena de inmediato, mientras
que los més jovenes, en su celo, s6lo entienden el mensaje gradualmente. Finalmente, s6lo quedan presentes
la mujer y Jesus garabateando en la arena.

Por fin, Jests mira a la mujer y, con la ironia caracteristica de algunas de sus expresiones, dice: “;,

17



A donde se han ido todos?”... Y luego le pregunta: “;Alguien te ha condenado?” y ella responde: ‘Nadie,
Serior’...

Notese el respeto que Jesds muestra por esta mujer. No trata de predicarle. Simplemente le muestra
compasion sacandola del aprieto. Se identifica con ella en su humillacién. Es importante que lleguemos a
comprender eso en nuestro propio camino espiritual....

Jesus se identifica con los pecadores, no compartiendo sus pecados, sino compartiendo las consecuencias
de sus pecados. Jesus comié con pecadores y publicanos. Compartir una comida comun, en la cultura de
esa época, era simbolo de pertenecer a ese grupo, familia o naciéon. He aqui la conmocion de los fariseos
cuando lo vieron comer con pecadores. Se estaba identificando con los marginados de la sociedad —no sélo
con los oprimidos que eran injustamente rechazados, sino también con los pecadores que eran justamente
rechazados. Eso significa que, asi como Jesus se identificé con el sufrimiento de los pecadores que era con-
secuencia de sus pecados, asi se identifica con nosotros en el sufrimiento que sobrellevamos debido a nuestro
falso-yo y a nuestros pecados personales. Podemos unirnos a El con la plena confianza de que su misericordia
se extiende a la miseria humana que es consecuencia de nuestros pecados personales. No importa cudnto
nos alejemos de Dios, Cristo esta siempre alli esperdndonos. En palabras de Abbé Huvelin, ‘Cristo ha tomado
tanto para si el lugar mas bajo que nadie podra arrebatarselo’...

...En este pasaje vemos a Jesus ofreciendo su gran misericordia a la mujer pecadora, pero obsérvese
que las palabras con las que la rescata son una invitacion a los acusadores para entrar en su propia conciencia
y ver lo que estd errado en ellos. El problema con las personas santurronas es que son tan pecadoras como
aquellos que condenan, pero no lo saben. Por eso, son més dificiles de ayudar. Cuando Jesus dice, “Aquel
que esté libre de pecado que arroje la primera piedra”, le estéd diciendo a los acusadores, *“; Por qué no miras
en tu conciencia?” Les estd preguntando, “;Cudl es tu motivacion? ;Estds asumiendo legitima responsabilidad
por esta accion?”.

Dios contintia amando tanto al opresor como al oprimido. Nunca seremos capaces de salvar al oprimido
a menos que tengamos compasion del opresor. Ellos también necesitan salvacion. Este Dios nuestro no tiene
favoritos; El desea rescatar a todos. Muchos opresores han sido, a su vez, oprimidos en su infancia.

Los acusadores de la mujer pensaban que estaban defendiendo la Ley. No reconocian la hipocresia de
usar la Ley para tenderle una trampa a Jests. El los invité a mirar en sus conciencias y a enfrentar al orgullo
que motivaba su malicia. La cuestion bdsica es siempre: ;Cudl es tu motivacion en este acto? Es una in-
vitacion a la conversion, a tomar plena responsabilidad de nosotros mismos, de nuestra comunidad, nacion
y religion. Jesus dio su vida por la familia humana y es haciendo lo mismo que aceptamos el llamado a
seguirlo.

Q0000000 QVQQQQ0Q

Como ocurre tantas veces en los incidentes evangélicos, encontramos muchos niveles de significado en
este relato de la vida de Jesiis. Como bien indica el Padre Thomas, estd, en primer lugar, el empleo de la
Ley para oprimir, rechazar y tratar de destruir. Este ha sido un mecanismo que ha llevado a veces a guerras
religiosas, genocidios y ejecuciones en la hoguera. Ese, obviamente, no es el camino de Cristo. Este pasaje
también cuestiona nuestra tendencia a fdacilmente condenar a los otros, sin hacernos conscientes de nuestros
propios defectos. Antes de emitir la palabra acusatoria, Jesus nos invita a considerar: “Aquel que esté libre
de pecado que arroje la primera piedra.”

Pero observamos ademds en este texto, la forma en que Jests responde al desafio que le presentan los
escribas y fariseos. En otras ocasiones, Jesus les respondio de frente y directamente (ver, por ejemplo, Mar-
cos 7, 1-13), pero, en este caso, estd tratando de salvar una vida. No es posible reaccionar a ese grado de
violencia de forma directa y desafiante sin provocar una represalia que, en este caso, le costaria la vida a
la mujer sorprendida en adulterio. Lo importante para Jesus, en ese momento especifico, es responder de
una forma que evite el “lanzamiento de la primera piedra”, ya que, una vez lanzada la primera, la segunda
y las demds no se hardn esperar. La violencia es contagiosa. En su brillante andlisis de este incidente, René
Girard (“I See Satan Fall like Lightning”, pp. 56-61) sugiere que por eso Jests inicialmente no mira a los

18



acusadores a los ojos, sino que baja la vista humildemente y escribe en la arena. Su objetivo en ese momento
no es hacer valer sus derechos, sino disipar la violencia e impedir que se extienda. Es la vinica forma de
poder salvar la vida de la pobre mujer a sus pies. No puede correr el riesgo de que su mirada se interprete
como un desafio. Se trata, por el contrario, de bajar el nivel de violencia. Anade Girard: “Salvar a la
mujer adiltera de ser apedreada, como hace Jesus, significa que él impide que se inicie el contagio violento.
Se inicia entonces otro contagio en la direccion opuesta, un contagio de no-violencia. Desde el momento
que el primer individuo renuncia a apedrear a la adiiltera, se convierte en un modelo que es imitado mds y
mds hasta que, por fin, todo el grupo, guiado por Jesis, abandona el plan de apedrear a la mujer.” La
clave, pues, reside en la forma en que Jesus se nego a reaccionar emocionalmente ante el desafio, sino que
opto por responder con amor, prudencia y confianza a la situacion ante sus ojos en ese momento. Cada
momento tiene su respuesta precisa. ; Estamos sintonizados con el Espiritu para saber esperar, escuchar y
responder?

Prdctica

1. Te invitamos a practicar la Lectio Divina con el pasaje del Evangelio de Juan que venimos con-
siderando. ;Qué palabra o frase te atrae o te brilla de forma especial? ;Qué te dice con respecto a tu propio
camino espiritual? Te invitamos a explorar, en espiritu de oracion, los distintos niveles de significado de
este pasaje.

2. Durante esta semana, presta atencion a las ocasiones en que te sientas tentado a juzgar a otra persona
o areaccionar de forma desagradable o violenta. Hazte consciente de esta tendencia y trata de no reaccionar
inmediatamente, sino de darte espacio, de hacer una pausa que permita responder de manera firme, pero
también serena y amorosamente.

3. Durante esta semana, jestamos siendo instrumentos de contagio positivo: transmitiendo amor,
aceptacion, compasion; o de contagio negativo: transmitiendo juicios, chismes o violencia? Coloquemos
todo esto en las manos del Sefior y piddmosle la gracia de aprender a responder, en vez de reaccionar. La
Oracion de Bienvenida es una practica muy eficaz para estas ocasiones.

19



Semana 6

Viviendo el Misterio Pascual todos los dias

JUEVES SANTO

“Entonces (Jesuis) echd agua en una vasija y comenzo a lavar los pies a sus discipulos y
a secdrselos con una toalla alrededor de su cintura” (Juan 13:5).

Los textos leidos en la liturgia durante la Cuaresma tienen la intencion de facilitarnos el entendimiento
de los sagrados misterios de la Semana Santa. Pensemos en la mujer penitente, que lavo los pies de Nuestro
Sefior con sus lagrimas, y en Maria de Betania, que ungio sus pies con perfume. Era la costumbre de ese
tiempo lavar los pies de los invitados, ofrecerles un beso de bienvenida y ungirles la cabeza con aceite. No
era la costumbre, sin embargo, besarles los pies, o lavarlos con las propias ldgrimas, ni aplicarle bdlsamo
precioso de gran precio en los pies —en vez de la cabeza—del invitado. ;Por qué esos extremos por parte de
esas dos devotas mujeres?

Ellas, evidentemente, querian demostrar que no se trataba de un invitado cualquiera. Seguramente la
bondad divina, que alabd la extravagancia de esas dos mujeres, no podria menos que ofrecerte a ti y a mi
las cortesias habituales, si nos invita a Su mesa de banquete.

Con este antecedente en mente, podemos entender por qué Jesus lavo los pies de sus discipulos. Ellos
iban a ser sus invitados a la primera cena eucaristica, justamente como nosotros lo somos en la conmemo-
racion de la misma. Esta participacion en el cuerpo y la sangre del hombre-Dios, es el compromiso de un
banquete ain mayor: comer y beber de la vida inmortal y el amor en el banquete eterno del cielo, donde
nuestro alimento serd la divina esencia misma.

Pero como invitados a la mesa de banquete del Sefior en este mundo, y como personas que reciben la
hospitalidad divina, los discipulos tenian que recibir, al menos, las sefiales ordinarias de cortesia. Es decir,
el lavatorio de los pies, el beso de bienvenida, y la uncién con aceite. Estas tres acciones forman un todo
organico. Omitir cualquiera de ellas habria sido fallar en la cortesia, algo que el Padre nunca haria con los
invitados a su cena. Esas tres sefiales de cortesia corresponden a tres etapas de la iniciacion cristiana.

Primero viene el lavado de los pies, simbolo del Bautismo, que debe preceder a la Eucaristia. Esta ultima
representa al beso de bienvenida, la intimidad de la unidn, y el compartir mutuo de amor profundo. La
uncion de la cabeza con 6leo perfumado sugiere la gracia del sacramento de la Confirmacidn. Jesus no ungio
la cabeza de sus discipulos porque atin no se habia derramado el Espiritu sobre ellos...

En nuestro caso, no obstante, se nos entrega cada vez que recibimos la Eucaristia, particularmente en la
renovacion anual del misterio de la Pascua.

Estos recordatorios de la hospitalidad divina, de la inconcebible cortesia que Dios nos extiende, nos
hacen aproximarnos al Misterio Pascual con corazones humildes y agradecidos. ;Como podemos agradecerle
al Sefior esa invitacion, la increible profundidad de su compartir?

Habiendo purificado nuestros corazones por la accion de la gracia de nuestro Bautismo y esperando
con ansia la plenitud del Espiritu que esperamos recibir, consumimos la carne de Cristo, que, como carbon
vivo, alberga dentro de si la llama eterna del Espiritu. A medida que recibimos a Jesus en nuestros corazones,
nuestro ser mas profundo se encandila y se nos hace girar en la direccion de la mas profunda realidad de la
vida humana, la presencia de la Santisima Trinidad en la profundidad de nuestro espiritu.

Lectio Divina

Para la mayoria de nosotros no es dificil decir, como dijo Simén: "Sefior, creemos y sabemos que tu
eres el Santo de Dios". Pero también, a veces, puede haber pasado por nuestra mente: ";Qué lenguaje tan

20



duro tiene el Sefior! ;Quién puede seguir sus ensefianzas?" Pero eso puede ser solo palabras, no verdadera
oracion ...

El gran desafio que se nos presenta en nuestra experiencia cristiana es aceptar la invitacion de Dios para
"tomar nuestra cruz y seguirlo". En otras palabras: asumir nuestra condicién de bautizados y, reconociendo
la fragilidad de nuestra condicién humana, depositar nuestra confianza en El y la certeza de que Su Presencia
es nuestra mayor esperanza. | Y experimentar el misterio pascual, como nos ensei6 el Padre Thomas Keating,
puede ser el alimento permanente de esta certeza!

Que la Lectio Divina de esta Palabra nos acerque atin mas a este Misterio ...

"Yo soy el pan vivo, bajado del cielo. Si uno come de este pan, vivird para siempre; y el pan que yo le
voy a dar, es mi carne por la vida del mundo». Discutian entre si los judios y decian: «;Cémo puede éste
darnos a comer su carne?». Jesus les dijo: «En verdad, en verdad os digo: si no coméis la carne del Hijo del
hombre, y no bebéis su sangre, no tenéis vida en vosotros. El que come mi carne y bebe mi sangre, tiene
vida eterna, y yo le resucitaré el dltimo dia. Porque mi carne es verdadera comida y mi sangre verdadera be-
bida. El que come mi carne y bebe mi sangre, permanece en mi, y yo en él. Lo mismo que el Padre, que
vive, me ha enviado y yo vivo por el Padre, también el que me coma vivird por mi. Este es el pan bajado del
cielo; no como el que comieron vuestros padres, y murieron; el que coma este pan vivird para siempre».
Esto lo dijo ensefando en la sinagoga, en Cafarnaim. Muchos de sus discipulos, al oirle, dijeron: «Es duro
este lenguaje. ;Quién puede escucharlo?». Pero sabiendo Jesus en su interior que sus discipulos murmuraban
por esto, les dijo: «;Esto os escandaliza? ;Y cuando vedis al Hijo del hombre subir adonde estaba antes? El
espiritu es el que da vida; la carne no sirve para nada. Las palabras que os he dicho son espiritu y son vida.
Pero hay entre vosotros algunos que no creen». Porque Jesus sabia desde el principio quiénes eran los que
no crefan y quién era el que lo iba a entregar. Y decia: «Por esto os he dicho que nadie puede venir a mi si
no se lo concede el Padre». Desde entonces muchos de sus discipulos se volvieron atrds y ya no andaban
con él. Jesus dijo entonces a los Doce: «; También vosotros queréis marcharos?». Le respondié Simén Pedro:
«Sefior, ;donde quién vamos a ir? Tu tienes palabras de vida eterna, y nosotros creemos y sabemos que td
eres el Santo de Dios» (Juan 6,51 — 69).

Prdctica

Alo largo de la semana, especialmente si va a participar en la Semana Santa (aunque sea virtualmente),
después de su periodo de Oracion Centrante o breve silencio, busque experimentar el Misterio Pascual ain
mas profundamente, pero a partir de estas breves reflexiones:

— Si eres bautizado, ;cudl es la fecha de tu Bautismo?

— Si participas en la Comunion Eucaristica, ;qué fecha recibiste la primera vez? Y la ultima vez?

— Si esta Confirmado, ;en qué fecha recibi6 este Sacramento?

— ¢ Tienes la costumbre de dedicar veneracion a estas fechas?

— (Trae estos signos de Gracia a su memoria y corazon cada vez que se abre a la presencia y accion del
Espiritu Santo en sus momentos de oracion?

Este parrafo del Padre Thomas Keating, abajo, podrd ayudarte en este proceso:

En la Liturgia, el tiempo eterno penetra cada instante del tiempo cronoldgico. Los valores eternos, al
irrumpir en el tiempo cronoldgico se nos hacen accesibles en el momento presente. En este sentido Cristo
estd presente a través del tiempo, pasado, presente y venidero. El se hace presente mientras nosotros estemos
atentos al momento presente. El momento presente transciende el tiempo y simultdneamente nos manifiesta
la eternidad en tiempo cronoldgico.

Cada vez que celebramos la Eucaristia tenemos a nuestra disposicion las cinco diferentes presencias de
Cristo. La primera presencia de Cristo se manifiesta cuando nos reunimos en Su Nombre para adorarlo a El
y a Su Padre, que estd presente en El. Por el solo hecho de reunirse para adorar a Cristo o dar testimonio de

21



El, la comunidad cristiana hace que El esté presente. La segunda forma en que Jess esté presente en la Eu-
caristia es cuando se proclama el Evangelio. Los lectores comunican no solo los sagrados textos, sino al
mismo Cristo. La tercera presencia de Cristo tiene lugar durante la oracién Eucaristica en la cual la pasion,
muerte y resurreccion de Cristo se hacen presentes. Las ofrendas de pan y vino también llevan incorporado
el regalo de nuestro propio ser. La cuarta presencia de Cristo la encontramos en el servicio de la comunion.
El pan y el vino consagrados se nos ofrecen a cada uno de nosotros para que los consumamos y podamos
asi convertirnos en un organismo mayor en el Cuerpo de Cristo. El Espiritu hace que nos integremos con el
Cuerpo de Cristo, asi como nosotros asimilamos las especies de pan y vino en nuestro cuerpo fisico.

Fijémonos en la estructura ascendente de estas presencias. Cada una es mds sublime que la anterior.
Con todo lo maravilloso que son estos dones de la presencia de Cristo, sirven Unicamente para alertarnos de
la Presencia Suprema, la Presencia que esté ya presente.

Es como si Jesus nos quisiera decir “jDebéis dejar atrds las angostas limitaciones de vuestras ideas pre-
concebidas y de vuestras escalas de valores prefabricadas! jPenetrad todos los niveles imaginables de la
conciencia humana! Entrad en la plenitud de la unién divina y una vez que la hayais experimentado, predicad
el evangelio a toda la creacion y transformadla con el poder que os dard vuestra unién e integracion con-

3 2
migo”.

El Amor divino nos hace apdstoles en lo mas hondo de nuestro ser, es de alli que nace la presencia y el
ejemplo irresistible que puede transformar el mundo.

(Padre Thomas Keating, El Misterio de Cristo, p. 10-12
vy sy S M g

Cristo Eucaristico, Anénimo, Sec. X VIII (museodelprado.es)

22



Semana 7

La humildad del amor

EL INTERROGATORIO DE PEDRO

Después de comer, Jesiis le dijo a Simén Pedro: «Simodn, hijo de Juan, ;me amas mds que éstos?». El
le respondio: «St, Sefior, tii sabes que te quiero». Jests le dijo: «Apacienta mis corderos». Le volvio a decir
por segunda vez: «Simén, hijo de Juan, ;me amas?». El le respondio: «Si, Sefior, saber que te quiero».
Jestis le dijo: «Apacienta mis ovejas». Le pregunto por tercera vez: «Simon, hijo de Juan, jme quieres?».
Pedro se entristecio de que por tercera vez le preguntara si lo queria, y le dijo: «Seiior, ti lo sabes todo;
sabes que te quiero». Jesus le dijo: «Apacienta mis ovejas. Te aseguro que cuando eras joven tii mismo te
vestias e ibas a donde querias. Pero cuando seas viejo, extenderds tus brazos, y otro te vestird y te llevard
a donde no quieras ir». De esta manera, indicaba con qué muerte Pedro debia glorificar a Dios. Y después
de hablar asi, le dijo: «Sigueme». (Juan, 21: 15-19)

Este didlogo entre Pedro y Jesus ocurre a la orilla del Lago Tiberiades, tras una larga noche de pesca in-
fructuosa. Juan el Evangelista lo llama la tercera aparicién de Jesus. Fue en esta ocasion que los discipulos,
a sugerencia del desconocido de la playa, lanzaron sus redes al otro lado del bote y capturaron la cantidad
notable de 153 peces. Cuando alcanzaron la orilla arrastrando las redes, vieron que el forastero les habia
preparado el desayuno. Les pidié algunos de los peces que acababan de pescar y los invité a comer.

Esta escena nostdlgica tiende a prolongarse. Después del desayuno, ocurre un didlogo tras la invitacion
de Jesus a Pedro de caminar por la playa. Pedro habia negado al Sefior tres veces. Su triple negacion le
pesaba en la conciencia, de la misma forma que nuestros errores pesan en la nuestra. Cuando hacemos algo
que quisiéramos no haber hecho o cuando dejamos de hacer algo que quisiéramos haber hecho, tenemos
que vivir con las consecuencias... Los sentimientos de culpa tienden a hacernos pensar que el Sefior nos
observa con una mirada severa como si dijera: “jEres un tal por cual!” Pero ésa es una proyeccion de nuestros
propios sentimientos, no es como realmente se siente Dios. Cuando Jesus invit6 a Pedro a conversar después
del desayuno, éste se sentia como si Jesus lo sefialara con el dedo. Pero observen que esto ocurre en el mo-
mento oportuno. No tuvo lugar con el estdmago vacio. Dios siempre escoge el momento adecuado para
estas confrontaciones profundas.

Aqui viene entonces la primera pregunta: “Simon, hijo de Juan, ;me amas?” El ‘comentarista interno’
de Pedro, el juicio emocional que evalia todo lo que pasa, se dispara. El “comentarista” dice: “Mira, se
dirige a ti con el tratamiento formal.” “Simon, hijo de Juan” era un tratamiento formal propio de una corte
judicial. En vez de llamarlo Pedro, el nombre que le diera desde su primer encuentro, Jesus se dirige a él
con el tratamiento formal propio de las ocasiones solemnes, “Simon hijo de Juan, ;me amas?” Cada una
de estas palabras estd delicadamente matizada y, a menos que lleguemos a entender estos matices, no
percibiremos la extraordinaria profundidad de este intercambio y la dolorosa naturaleza de esta interrogacion.
(Me amas? La palabra ‘amor’ en griego, no es traducible; significa, “;Me amas con el mismo amor desin-
teresado que yo te he mostrado?” O “; Me amas con el amor generoso que no busca recompensa?”’

La respuesta de Pedro es, “Si Sefior, td sabes que te amo.” Pero Pedro no usa la misma palabra para
referirse al amor que Jesus usa. Es decir, no asegura tener la misma clase de amor que ha recibido. Simple-
mente dice: ‘Td sabes que te quiero’. La palabra ‘amor’ empleada por Pedro se refiere al amor fraternal o
al amor de amistad. En otras palabras, “Tu sabes que te quiero con mi afecto humano”—1la forma en que las
personas normalmente se muestran amor las unas a las otras.

Jesus le dice, “Alimenta a mis ovejas™.

Caminaron un poco mas lejos mientras las implicaciones de la primera pregunta se filtraban en la con-
ciencia de Pedro. Entonces viene la segunda: “Simon, hijo de Juan, ;me amas realmente?” De nuevo Jesus
usa, para referirse al amor, el término que corresponde al amor divino o al amor de entrega total.

23



Pedro esta consciente de hacia donde se dirigen estas preguntas. Todas las pretensiones prominentes de
su discipulado inicial, su deseo de ser la mano derecha del Mesias, se han desmoronado. Sus tres negaciones
han puesto al desnudo quién era €l realmente. Cuando las piezas se iban cayendo, también cayo €l... Se en-
cuentra desnudo ante la verdad a la que Jests lo ha conducido amorosamente. De modo que Pedro dice de
nuevo: “Tu sabes que te quiero con mi pobre afecto humano”. Eso es lo unico que €l afirma tener.

A medida que caminan, el interrogatorio ha llevado a Pedro a una nueva profundidad de comprension.
Con las palabras, “Alimenta mis corderos” Pedro debe haber estado consciente de que Jests lo estaba restau-
rando como lider de los apdstoles. También estaba consciente de cudl era la condicion: el reconocimiento
de su total dependencia de Cristo.

Ahora viene una tercera y ultima pregunta. Las otras dos han preparado a Pedro para la final. Dudo que
hubiera podido soportarla sin haber pasado por las dos primeras... Aqui estd la pregunta: “Simdn, hijo de
Juan, ;de verdad me amas?” La palabra amor que Jesus emplea aqui no es el amor divino (agape) que ha
venido utilizando, sino el término usado por Pedro. La implicacién es, “;De verdad me amas como hermano
o amigo? ;Me amas siquiera con tu afecto humano?” En otras palabras, “; Tienes realmente algin amor
por mi?”.

Esta pregunta pone en duda el amor y el afecto humano de Pedro por Jesus, y la duda surge precisamente
de la persona que significa todo para él. Poniendo la pregunta de otra manera, “A la luz de tu conducta,
Simon, hijo de Juan, te hago una pregunta final, ;me amas realmente?”. Es decir, aqui tenemos a Pedro
pidiéndole a Jesuds que crea en su afecto humano y Jesus le pregunta: “Estds seguro?”.

La respuesta de Pedro es, “Sefor, Tu lo sabes todo”. La palabra griega ‘saber’ se refiere aqui al
conocimiento divino... Jesus contesta, ‘“Alimenta mis ovejas”. Jesus, parece decir “Acepto tu afecto humano,
pero te estoy llamando al amor perfecto que es amar como Yo te he amado”. Asi, Pedro recibird el amor que
es ‘agape’, ahora que él ha reconocido que es ‘don-puro’, y que un dfa entregara su vida por El.

Finalmente, Jesus le dice, “Sigueme”. Estas son las mismas palabras pronunciadas por Jesus cuando lo
llam¢ inicialmente a ser su discipulo—las mismas palabras, pero una distancia infinita ha transcurrido en
€sos pocos afios: la distancia entre la presuncion del falso-yo de Pedro y la humildad del conocimiento ilu-
minado de si mismo.

El amor de Cristo no recrimina a nadie, pero no puede penetrar la arrogancia del orgullo. El falso yo no
desea ser transformado. Quiere esconder todo lo negativo acerca de si mismo y pretender que puede dirigir
nuestra vida y quizds la de todos los demds.

La humildad es la condicién necesaria para el ejercicio correcto de la autoridad en la Iglesia. Cuando
no esté presente, nada funciona. Puesto que Pedro iba a ser el pastor principal, era necesario que cayera en
cuenta de que todo era puro don de Dios. Solamente entonces estaria listo para recibir al Espiritu y ser cabeza
de la Iglesia. Con estas preguntas, Jestis amorosamente 1o arroja de un abismo de humillacién a otro, mientras
que, al mismo tiempo, lo reafirma en su vocacion.

Estas son las mismas preguntas que escuchamos en la Noche de los Sentidos’, e incluso més, en la
‘Noche del Espiritu’.

(oo e]elelele lololole e e o le)

Lectio Divina

Practica la Lectio Divina con el texto del evangelio de Juan que encabeza este envio. Permite que Jesus
te haga a ti, en tu periodo de Lectio, las mismas preguntas que le hizo a Pedro. ;Cémo puedes responderle?
(Qué palabra, frase o versiculo llaman tu atencién? Sigue la atraccion del Espiritu.

Prdctica

1. La Cuaresma es la época precisa para permitir que el Espiritu sondee nuestro interior y nos interrogue
como a Pedro. No es época de recriminaciones, ni de “trabajar” en mi mismo por mi cuenta. Es época de

24



permitir que el Espiritu nos vaya mostrando, como en un espejo, nuestras motivaciones mezcladas y nuestras
debilidades. Humildemente acéptalas. Practica la Oracién de Bienvenida con ellas.

2. “La humildad es la condicion necesaria para el ejercicio correcto de la autoridad.” Muchos de nosotros
nos encontramos en situaciones de autoridad en variados contextos (en la familia, en el trabajo, en la so-
ciedad). ; Ejercito la autoridad que me corresponde en un espiritu de humildad? ;Ejercito la autoridad en un
espiritu puramente de servicio o busco manifestaciones que apuntalen mis centros de energia emocional:
seguridad, poder/control, afecto/aprobacién? Colécalo todo en las manos de Dios y permite que el Sefior te
guie.

25



Semana 8

Descubriendo a Dios presente tanto en el sufrimiento como en la paz

LA MAXIMA EXPRESION

“Ast como Moisés levanto a la serpiente en el desierto, asi el Hijo del Hombre serd levantado, de tal
manera que todo aquel que crea en El, tendrd la vida eterna” “Tanto amé Dios al mundo que le entregd a
su Unigénito, para que cada uno que crea en El no perezca, y tenga la vida eterna. Dios no envio a su Hijo
para que el mundo se condene, sino para que el mundo pueda ser salvado a través de E1.”.  (Juan, 3: 14-

17)

Este texto inicia con la llamativa imagen de la serpiente de bronce descrita en el Exodo, que sané a los
israelitas del veneno que habian adquirido de la plaga de serpientes. Cuando ellos miraban a la serpiente de
bronce elevada en una vara, se sanaban. Jesus utilizo este ejemplo para predecir su pasion. La imagen es
terrible: un gusano fijado a una estaca retorciéndose de dolor.

Este ejemplo nos lleva a una de las mas profundas reflexiones que plantea el Evangelio: ;Cuadl es la
Suprema Realidad? Manifestar la Suprema Realidad es la meta de la religion budista, y manifestar el Espiritu
es la meta de la religion cristiana. Podemos enfocarnos en esta cuestion colocando lado a lado dos notables
imdgenes de estas religiones mundiales. Una es la de Buda sentado en profundo “samadhi” (Cumbre de la
Conciencia divina) con una sonrisa de inefable paz en sus labios.

Hay un santuario en Sri Lanka que Thomas Merton visito justo antes de su muerte y donde recibi6 lo
que él describe en su Diario de Asia como la gracia suprema de su viaje al Asia. Habia ido al Oriente en
busca de la sabidurfa asidtica para acrecentar su travesia contemplativa cristiana. El recibi6 en ese santuario
una notable experiencia de iluminacion. Vio en esa obra de arte el maximo logro humano y la plena reali-
zacion de la iluminacion, la posesion de todo conocimiento en perfecta libertad, paz y serenidad, captada
por la sonrisa de inefable paz. La sonrisa no era de indiferencia, sino de absoluta compasion sin involu-
cramiento emocional. El rostro de Buda sugiere como él se veia durante su ultimo “samadhi”, antes de entrar
al Nirvana final, la realizacién de la unidad, con todo lo que es. La delicada sonrisa transmite la experiencia
de unidad del Buda a sus discipulos.

Ahora, veamos la otra imagen: Jestis muriendo en la cruz, sus labios contorsionados en la agonia de la
sed y la asfixia. De esos labios sale un grito de desesperacion casi infinita, “Dios mio, Dios mio”, ;por qué
me has abandonado?” “ja Mi!”, es decir, “a {Tu Hijo!” Esta es la tltima paradoja: Jesucristo, el Hijo de
Dios, experimentando la alienacion méas extrema que nadie pueda haber experimentado.

Comparemos estos dos estados, uno de mdxima serenidad y el otro de maximo sufrimiento. Estos son,
hasta donde sepamos, los estados en los cuales cada uno de ellos murid.

(Cudl manifestacion de Dios es mayor? Si estos dos seres humanos estdn manifestando la Suprema Realidad
de forma suprema, entonces, ;quién es ese Dios que puede expresarse de dos maneras completamente
opuestas? Cada una de ellas expresa la Suprema Realidad de una forma que ninguna otra expresion humana
podria manifestar. El misterio que nosotros llamamos Dios trasciende toda experiencia humana, pero esta
claramente presente en la maravillosa serenidad persistente en los labios del Buda. Lo que nosotros deduci-
mos de esto, es que la misma realidad divina esta igualmente presente en el Jesus doliente cuando soporta
todos los niveles soportando todos los niveles de la destitucion humana. Su rechazo, humillacién y muerte
nos dicen algo acerca de Dios que nadie nunca habia escuchado ni imaginado. Jesus, al asumir la condicion
humana y dejar a un lado las prerrogativas divinas que podria haber invocado, rechaza los arquetipos de inmor-
talidad, invencibilidad e invulnerabilidad y se niega a recurrir a su poder divino para rescatarse a si mismo
0 a su mision. Manifiesta la médxima humildad de Dios: el deseo de no ser Dios. Este total vaciamiento, que
es el corazon del amor divino, tiene lugar para siempre en la Trinidad, a medida que el Padre y el Hijo se
vacian el uno en el otro en el amor del Espiritu.

26



Cuando el amor divino penetra la condicion humana, con las inevitables consecuencias de esta union,
se convierte en vulnerabilidad total. Dios esta presente, no solo en la serenidad, no sélo en el logro espiritual.
Dios también esta presente en el fracaso y en el sufrimiento extremo, y se manifiesta igualmente en cada
expresion. La pasion y muerte de Jesus es la revelacion del corazon de Dios. Jesus asumio todas las conse-
cuencias de la condicion humana, una de las cuales es el pecado; El que no conocio el pecado experimento
las consecuencias psicologicas de la alienacion de Dios, que es el fruto principal del pecado personal. Esto
significo la pérdida de su percepcion de unidad con el Padre, quien era todo el significado de su vida y mi-
sion. La crucifixion fue la destruccion del trabajo de su vida, no solo su vida. Por lo tanto, los labios de
Jesus, desgarrados por el sufrimiento y expresando la sensacion de abandono de la Persona Divina mds cer-
cana a él, nos dicen que Dios esta tan presente en su ausencia como en su presencia, en el sufrimiento como
en la gloria.

Por supuesto, éste no es el final de la historia. Aunque Jesds murié con la dltima pregunta atin en sus
labios, se movio a una realidad nueva e inconcebible. La entrega de su unién personal con el Padre lo cata-
pult6 a un estado de ser en el que su humanidad misma se identifica con la divinidad. El estd en unidad con
el Padre y con todo lo que existe. Su humanidad glorificada comparte los atributos divinos. El est4 presente
en todas partes, en todos, en todo y en el corazén de toda realidad. El es el ser humano divino a través del
cual todo regresa al Padre.

Lectio Divina

Luego de realizar tu periodo de Oracion Centrante, o un breve periodo de silencio, te invitamos a leer
la profundidad del evangelio que reescribimos nuevamente:
“Asi como Moisés levanto a la serpiente en el desierto, asi el Hijo del Hombre serd levantado, de tal ma-
nera que todo aquel que crea en El, tendrd la vida eterna” “Tanto amé Dios al mundo que le entregé a
su Unigénito, para que cada uno que crea en El no perezca, y tenga la vida eterna. Dios no envié a su
Hijo para que el mundo se condene, sino para que el mundo pueda ser salvado a través de E1.””.  (Juan,
3:14-17)
Detén la lectura cuando alguna palabra te llame la atencién. Deja que te penetre en el alma. Permanece
abierto a percibir ;Qué te atrae de forma especial? ;Qué te dice HOY a Ti en este periodo de cuaresma? Re-
flexiona y trata de descubrir personalmente si te sientes invitado a responder, profundiza en cada frase. Al
final permanece en silencio por unos minutos.

[elele]elele e oo e oo o o]0}

Prdctica

En los dias de la semana, regresa a la lectura en el mismo espiritu de oracion y escucha.

+ Reflexiona acerca de la invitacion a descubrir personalmente la ensefianza de Jesus sobre “el Dios
de todos los dias.” ;A qué te llama? ;Como reaccionas ante ese inconmensurable Amor de Dios a la hu-
manidad? ;Estas viviendo aqui y ahora la Vida eterna? ;Crees que Jesus vino al mundo para que seas salvado
a través de E1? ;De qué te salva?

o A veces es facil descubrir a Dios en la serenidad, como en la sonrisa del Buda. No lo es tanto en los
momentos de gran sufrimiento, inseguridad y zozobra. En esas ocasiones, con Jesus, solemos decir: “Dios
mio, ;por qué me has abandonado?” Se nos invita, entonces, a hacer como Jestis un acto de fe, reconociendo
la presencia divina tanto en la calma como en la tormenta. ; Como reaccionas en esos momentos dificiles?
(Cuales son algunas de tus agonias actuales? Practica la Oracién de Bienvenida regularmente.

+ Permanece alerta para poder reconocer y cultivar “el Dios de todos los dias.” Explora formas concretas
de responder y compartelas con los compafieros del grupo y agradece desde el fondo de tu corazon al Dios
Amor que te ha dado la Vida para que, creyendo en €1, puedas vivir la plenitud aqui y ahora.

QGracias.

27



“MOISES LEVANTO
LA SERPIENTE DE
BRONCE EN EL
DESIERTO Y TODO
EL QUE LA MIRABA
SE SANABA.

28

JESUS, EL HIJO DEL
HOMBRE, HA SIDO
LEVANTADO EN ALTO
PARA QUE TODO EL
QUE CREA EN EL
TENGA VIDA ETERNA.



Semana 9

Escucha el movimiento del Espiritu en tu interior

LOS FRUTOS DEL ESPIRITU

“Jesiis regreso a Galilea lleno del Espiritu Santo, y su fama se extendio por toda la region. Ensefiaba
en sus sinagogas y era alabado por todos. Vino a Nazareth donde habia crecido y, segiin su costumbre,
entro en la sinagoga el dia sdbado, y se levanto para hacer la lectura. Le entregaron el libro del profeta
Isaias, lo desenrollo y encontro el pasaje donde estaba escrito:

“El Espiritu del Sefior estd sobre de mi, porque me ha ungido para anunciar la buena noticia a los
pobres. El me ha enviado a proclamar la liberacion a los cautivos y a dar vista a los ciegos, a liberar a
los oprimidos, y a proclamar un aiio de gracia del Sefior”.

Enrollo los pergaminos, se los devolvio al ayudante y se senté. Todos los que estaban en la sinagoga
tenian sus ojos fijos en él. Y les dijo, “Hoy se ha cumplido ante ustedes esta profecia.” (Lucas 4; 14-21)

El propésito de las lecturas en la liturgia no es tanto el de instruir como demostrar el poder de la gracia.
Son pardbolas del poder de la gracia tal como la experimentamos ahora. Estamos expuestos en la liturgia a
la ensefianza sapiencial, es decir, la ensefanza disefiada para despertar nuestra consciencia de la gracia de
Cristo activa en nosotros. A medida que la comunidad de la liturgia celebra la luz y la vida divina, nuestra
participacidn presupone que las estamos experimentando. En las lecciones escuchamos nuestras propias
biografias.

En Navidad, celebramos el evento de la Palabra hecha carne. Las implicaciones histdricas son predomi-
nantes en esa celebracion. En la Fiesta de la Epifania, que es la transmision de la luz divina, celebramos el
significado espiritual del acontecimiento de la Navidad. La Epifania es la celebracion de nuestra union con
la Palabra hecha carne y nuestra experiencia de esa union. La liturgia nos presenta lecturas que estan histori-
camente desconectadas, pero que describen nuestra asimilacion al misterio de la Palabra hecha carne, nuestro
despertar a la vida divina dentro de nosotros y nuestra capacidad de transmitirla. “Hoy” en la liturgia significa
la transmision del misterio como experiencia espiritual inmediata. La religion cristiana es una vida para ser
vivida. Comienza, vacila, cae, se levanta, crece y eventualmente madura a través de todo tipo de vicisitudes.
Debemos saber escuchar la liturgia no s6lo como inspiracion y aliento, sino también como fortalecimiento.

La Segunda Venida de Cristo puede ocurrir de dos maneras: al final de los tiempos (s6lo Dios sabe
cuando) o mediante nuestro acceso a la dimension eterna en nuestro interior. Esto dltimo es lo que la liturgia
y la travesia espiritual estdn tratando llevar a cabo. Los valores de la vida eterna se manifiestan constante-
mente en la dimension lineal del tiempo cronoldgico y nos ponen en contacto con la Suprema Realidad.

Las lecciones de la liturgia después de la Epifania son acerca del significado de ser incorporado dentro
de lo que Pablo llama el “Cuerpo de Cristo”. En cada momento del tiempo cronolédgico, el valor divino de
cada momento estd disponible para nosotros en proporcidn a nuestra sensibilidad al Espiritu de Cristo. El
Espiritu sugiere lo que se debe hacer en cada momento de nuestra relacion con Dios, con nosotros mismos,
con las otras personas y con el cosmos. Cuando escuchamos los movimientos del Espiritu, en lugar de nues-
tras propias ideas brillantes y los programas egocéntricos para la felicidad, el comentario interior que nor-
malmente sostiene nuestros desequilibrios emocionales llega a su fin, permitiéndonos aceptar a las personas
y situaciones dificiles. La zona neutral que establecemos permite que el Espiritu actte.

Nétese que Jests fue conducido por el Espiritu a Nazareth. El no fue alld por su propia iniciativa. Fue
siguiendo un movimiento del Espiritu en su interior, con quien estaba plenamente identificado. Dios se preo-
cupa hasta el infinito, por todos los seres vivos. Esta es la fuente de toda verdadera misién o ministerio
dentro de la Iglesia. La obra no es nuestra. Es un movimiento de amor en la Trinidad. La liturgia es el gran
medio de despertarnos y fortalecernos para poder ser quienes realmente somos: células vivas en el Cuerpo
de Cristo, motivadas por el mismo amor que vemos en Jesus.

29



En el texto del Padre Keating encontramos inicialmente un llamado a permitirle a Dios ser Dios en
nosotros a través del poder de la Gracia, ser mds participativos y no simples espectadores. Nos llama cuando
vamos a la Liturgia, a dejarnos llevar por el movimiento del Espiritu y a identificarnos con la Palabra. Luego,
hace un hilo conductivo a la celebracion de la Navidad o Fiesta de la Epifania, cuyo significado espiritual
nos describe como “la union con la Palabra hecha carne y nuestra experiencia de esa union” . En su libro
“El Misterio de Cristo”, el Padre Thomas profundiza esta experiencia como una transmision de Dios, que
puede tener lugar con una infusién del amor divino o al vislumbrar el Misterio de Cristo, y en ambos se re-
conoce como un regalo de gracia santificante. La Gracia de Dios es la presencia y la accion de Cristo, no
sOlo en los sacramentos de la iglesia y en la oracidn, sino también en la vida cotidiana. Escuchar la liturgia,
presupone una preparacion y la oracion contemplativa es una de ellas. Acceder a la dimension eterna en
nuestro interior.

Dios esta con nosotros en todo momento, y nos lo ha venido revelando a través de cada uno de los capi-
tulos anteriores. Si somos sensibles al Espiritu estas verdades seran reveladas en todo momento durante
nuestra relacion con Dios, en nuestra vida ordinaria con otras personas y con el universo. Evitemos escuchar
al ego que llevamos dentro y escuchemos mas esos movimientos del Espiritu, dejemos que el Espiritu acttie
a través de nosotros.

Jestis es nuestro gran Maestro, El nos dio su ejemplo al dejarse conducir por el Espiritu del Padre. Dios
esta pendiente de nosotros hasta en el mas minimo detalle, es nuestra Fuente de energia. La obra que hacemos
no es nuestra, es el movimiento del Amor de Dios en nosotros. Preparémonos antes de ir a la liturgia en
donde encontramos una gran ayuda para despertar a ese Amor, ser fortalecidos en la Fe y poder decir como
Jesus “El Espiritu del Sefior estd sobre mi”.

“SOMOS células vivas en el Cuerpo de Cristo, motivadas por el mismo amor que vemos en Jesus.”

[o]e]e]e]elele oo le0]e e 0 0)

Lectio Divina

Después de leer todo el texto, cierra tus ojos y quédate en silencio un corto periodo.

No te olvides de prepararte, pidele al Espiritu Santo que te dé el regalo de escuchar a profundidad el Mensaje
que HOY tiene para ti. Lee nuevamente el evangelio que esté al inicio del texto (Lucas 4; 14-21). Detén la
lectura cuando alguna palabra te llame la atencion. Escuchas tu biografia. ; Qué te dice Jesus hoy?

Prdctica

Te invito a que regreses cuantas veces sea necesario a volver al texto de hoy. Prepdrate a la escucha en
todo momento durante la semana. Asi como los que estaban en la sinagoga, mira fijamente a Jesus en tu in-
terior. Trata de responderte a las preguntas que te han surgido de la lectura. En tu recorrido de Cuaresma,
incluye al Espiritu Santo, madura y escucha el movimiento que tiene para ti.

(Recuerdas alguna pregunta que te ha interpelado después de mirarle? Profundiza, observa, reflexiona.
(Qué ha venido a hacer Jesus por ti? ;con quién te identificas? ;cudl es tu biografia en este evangelio? Per-
manece en silencio muchas veces en la semana y escucha en el silencio, los movimientos del Espiritu. ;Hacia
donde va tu vida? ;Incluyes en tu vida al Espiritu Santo? ;Qué te dice? ;Por quienes debes estar atento...
qué haces por ellos? ... ;Tus padres... conyuge... hijos... amigos... hermanos...?

Atento y alerta al movimiento del Espiritu. “Pero el Pardclito, el Espiritu Santo, que el Padre enviara
en mi nombre, os lo ensenard todo y os recordard todo lo que yo os he dicho" (Juan 14:26)

No te olvides de compartir. Queremos saber de ti

30



Padre, él testificara acerca de mi.”

Juan 15:26

31



Semana 10

Apertura a los sentidos espirituales

LA CURA DEL HOMBRE CIEGO

“Ellos llegaron a Jerico. Y cuando iba dejando la ciudad con sus discipulos y una gran multitud, Bar-
timeo, un hombre ciego, hijo de Timeo, se sento al comienzo del camino. Oyendo que se trataba de Jesus
de Nazareth, comenzo a gritar diciendo, ‘Jesus, hijo de David, ten piedad de mi’; pero varios lo reprendian
diciéndole que se callara, pero él continuo gritando mds fuerte, ‘Hijo de David, ten piedad de mi’. Jesiis
entonces se detuvo y dijo, “lldmenlo”, de ese modo, fueron a llamar al hombre ciego diciéndole, ‘animate,
levdntate, El te estd llamando’. El hombre tiré a un lado su manto, salté y vino donde Jesus. Este, en res-
puesta le dijo, “;Qué quieres que haga por ti? El hombre ciego le respondio, ‘Maestro, que vea’. Jests le
respondio, “Vete en paz, tu fe te ha salvado”. De inmediato recobré la vista y lo siguio por el camino.”.
(Marcos, 10: 46-52)

Todos los textos del Evangelio que hablan de la sanacion de las aflicciones del cuerpo se refieren al
cambio interior que Jesus era capaz de comunicar a nivel espiritual. Sin esa sanacién, somos ciegos a la rea-
lidad espiritual, sordos a la palabra de Dios. Solamente vemos el nivel superficial de la realidad y oimos lo
que nuestros oidos alcanzan a captar. Estos no avivan las facultades intuitivas que perciben la naturaleza in-
terna de la realidad y el misterio al interior de los simbolos de la liturgia. El maximo mensaje del universo
no es disfrutado porque no es percibido. Estamos encerrados en el nivel externo de las cosas.

Ese es el problema bésico que las practicas religiosas estdn disefiadas para sanar. Los discipulos de Jestis
tenfan tantos problemas como los tenemos hoy. En la Ultima Cena, Felipe le pidi6 a Jests que les mostrara
al Padre, el Abba de quien Jesus habia estado hablando siempre durante su vida publica. Jesus se incomod6
un poco con esta peticion y le respondio, “Felipe, ; he estado con ustedes tanto tiempo y aun no me conocen?
iQuien me ve a Mi, ve también al Padre!” Esta forma de ver no ocurre, ciertamente, con los 0jos del cuerpo.
Sélo los rayos X de la fe penetran la superficie de la piel y los huesos. Nosotros nos quedamos atascados en
la personalidad de una persona, sus antecedentes étnicos, nacionalidad, estilo de vida, o compromiso reli-
gioso—cosas que nos impiden palpar la belleza de la persona, aparte de las cosas que pueden molestarnos.
Ni siquiera los discipulos escuchaban bien; Jesus dijo una y otra vez, “El que tenga oidos, que oiga”, in-
sinuando que ellos escuchaban sus palabras, pero no la realidad interna a la que sus palabras sefialaban.

El hombre ciego habia escuchado a Jestis de Nazaret mientras mendigaba para ganarse la vida. Cuando
Jesus venia por el camino seguido por una gran multitud, comenz6 a gritar. Jesds escuchd sus gritos y dijo,
“Traigan a ese hombre”.

El sentido de ser llamado, se traduce en nuestra propia experiencia como la atraccién a la travesia es-
piritual y al servicio a los demds basado en una motivacién de preocupaciéon genuina. Todos los valores hu-
manos bdsicos reflejan un hambre de verdadera felicidad que es potencial en cada uno de nosotros, y que
puede ser activada cuando miramos con los ojos de la fe o escuchamos con los oidos de la esperanza.

El despertar espiritual puede ser descrito en términos de los sentidos espirituales. Cuando escuchamos
acerca de Jests sanando al enfermo en el Evangelio, debemos estar alerta al hecho de que El estd sanando
su ceguera, su cojera, su mudez, o su sordera espiritual. El demonio saliendo de las personas en los tiempos
de Jesus, significa la liberacion de sus adicciones y compulsiones. La curacion del leproso simbolizaba la
sanacion de su falso-yo, puesto que, en esa €poca, la lepra significaba una muerte segura. De hecho, impli-
caba una muerte social, aun cuando se siguiera fisicamente vivo.

La primera manifestacion de los ‘sentidos espirituales’ es una atracciéon por Dios. Simplemente puede
ser una atraccion a estar a solas con El, en silencio y tranquilidad. Es una cierta insatisfaccion con solamente
pensar en Dios o s6lo hablarle a Dios. Jesus dijo, “El Reino de Dios estd cerca”. Traducido en término de

32



los ‘sentidos espirituales,” esta maxima de sabiduria apunta al sentido interior de la presencia de Dios. Esto
trastoca la monumental ilusion de que Dios esta lejos porque no lo podemos sentir.

El tacto es un sentido espiritual més desarrollado, una comprension adicional de cudn cerca de nosotros
esta realmente Dios.

“El Reino de Dios estd dentro de ti”’, corresponde al sentido del tacto. Este sentido espiritual percibe
que Dios no sélo estd cerca de nosotros, sino que nosotros estamos ‘enraizados’ en El. El alimento que in-
gerimos pasa a nuestro interior y se convierte en parte de nosotros mediante su transformacion en células
de nuestro cuerpo. En cierto sentido, nos convertimos en lo que comemos. En la relacion trascendental, nos
convertimos en células en el Cuerpo de Cristo, en la nueva humanidad cuyos ojos y oidos se estan abriendo
al nivel més profundo de la realidad.

El sentido espiritual del olfato simboliza la atraccién hacia Dios; el tacto simboliza la cercania de Dios
y el gusto simboliza el sentido de unidad con Dios. Cuando vemos con los ojos de la fe, y escuchamos con
los oidos de la esperanza, nos volvemos sensibles a lo que el Evangelio estd diciendo. Sin ese despertar, es-
tamos constantemente deambulando por nuestras impresiones superficiales y nuestras reacciones emo-
cionales a la vida. El desarrollo de los sentidos espirituales nos pone en contacto directo con la sabiduria
divina, que evalua las cosas desde el punto de vista de Dios.

Los sentidos espirituales... nos ponen en contacto con la realidad, no a través de los sentidos externos,
sino de las facultades intuitivas que directamente perciben los mds grandes valores del universo. Ellos pueden
despertar gradualmente por medio de la oracion contemplativa. El despertar de los sentidos espirituales es
el llamado del Evangelio a ver con los ojos de la fe. Cuando los sentidos espirituales se activan, entonces
verdaderamente oimos y verdaderamente vemos. Nosotros tenemos el aparato receptor para abrirnos al
corazon de la realidad. A través de la fe, la esperanza y la caridad escuchamos el maximo mensaje del uni-
verso. El resultado de ese despertar es simbolizado por lo que el hombre ciego hizo después de ser sanado:
lo siguid.

Jesus enfatiza lo que sano (al ciego). jLa fe! No era solamente la fe que opera por medio de la razoén,
sino la fe que es una intuicion directa. “Vete en paz”, le dijo a aquel hombre, “Tu fe te ha salvado”. Tu fe,
es decir, tu consentimiento al Dios que te llama, que te toca, que te transforma. La transformacion en Cristo
es la sanacion maxima.

Lectio Divina

Luego de realizar tu periodo de Oracidon Centrante, continda en silencio, mantén la atmésfera de paz
que te rodea. Te invitamos a leer a continuacidn el evangelio que encuentras al inicio del envio: (Mc 10,46-
52). Detén la lectura cuando alguna palabra te llame la atencion. Deja que te interpele. ; Qué te dice? Puedes
imaginar lo que te estd diciendo? ; Te alegra... sonries?, si te sientes invitado a responder, es el momento de
una oracion espontanea, desde el fondo de tu corazdn agradece al Sefor que se hace presente a través de
tus sentidos y con un gracias quédate en su compania.

Prdctica

El padre Thomas Keating nos indica que cuando vemos con los ojos de la fe y escuchamos con los oidos
de la esperanza, nos volvemos sensibles a lo que el Evangelio estd diciendo. Podemos ver més alld de lo
que los o0jos nos muestran. El desarrollo de los sentidos espirituales nos conecta con las cosas desde el punto
de vista de Dios. Para facilitar esta experiencia el Hermano Lorenzo nos indicaba en el Taller sobre La Pre-
sencia de Dios, el hacernos conscientes de la Inhabitacién Divina. Esto indudablemente nos ayudard a ver
con los ojos de Dios y a escuchar con los oidos de Dios.

33



Te invitamos a realizar la siguiente practica:

+ Observa a las personas conocidas que te rodean; las amamos, pero en ocasiones nos disgustamos;
aprende a mirarlas con los ojos de Dios, rodedndolas con tu amor, aceptdndolas tal y como son, olvidandote
de controlarlas. Envia tu amor a ellas y rodéalas de tu ternura. Aprende a mirar con los ojos de Dios pues
Dios habita en ellas.

+ ;Logras sentir el llamado de Dios que te transforma? Ese amor que va llenando tu espiritu, lo iras
compartiendo con los demds. Dios te transforma.

+ (Escuchas en el silencio el llamado de Dios en tu travesia? ; Respondes como el ciego Bartimeo, que
salté y fue donde Jesus, consciente de ese llamado?

+ (Escuchas el llamado al servicio? ;Cudl es tu respuesta? Comparte con tus compaieros de grupo.

34



Semana 11

Confianza en el perdon incondicional de Dios. Transmitiendo perdén.

EL HIJO PRODIGO

Jestis dijo también: «Un hombre tenia dos hijos. El menor de ellos dijo a su padre: "Padre, dame la
parte de herencia que me corresponde". Y el padre les repartio sus bienes. Pocos dias después, el hijo menor
recogio todo lo que tenia y se fue a un pais lejano, donde malgasto sus bienes en una vida licenciosa. Ya
habia gastado todo, cuando sobrevino mucha miseria en aquel pais, y comenzo a sufrir privaciones. En-
tonces se puso al servicio de uno de los habitantes de esa region, que lo envié a su campo para cuidar
cerdos. El hubiera deseado calmar su hambre con las bellotas que comian los cerdos, pero nadie se las
daba. Entonces recapacito y dijo: ";Cudntos jornaleros de mi padre tienen pan en abundancia y yo estoy
aqui muriéndome de hambre!". Ahora mismo iré a la casa de mi padre y le diré: "Padre, pequé contra el
Cielo y contra ti; ya no merezco ser llamado hijo tuyo, trdatame como a uno de tus jornaleros". Entonces
partio y volvié a la casa de su padre. Cuando todavia estaba lejos, su padre lo vio y se conmovié profun-
damente, corrio a su encuentro, lo abrazo y lo beso. El joven le dijo: "Padre, pequé contra el Cielo y contra
ti; no merezco ser llamado hijo tuyo". Pero el padre dijo a sus servidores: "Traigan enseguida la mejor
ropa y vistanlo, ponganle un anillo en el dedo y sandalias en los pies. Traigan el ternero engordado y
mdtenlo. Comamos y festejemos, porque mi hijo estaba muerto y ha vuelto a la vida, estaba perdido y fue
encontrado". Y comenzo la fiesta.

(Lucas 15: 11-24)

Aqui nos encontramos con un joven que tiene una enorme inversién emocional en querer pasarla bien.
Habia estado ahorrando su dinero y ahora tiene ademds la herencia que habia solicitado. Su anhelo de feli-
cidad se centra en el placer, el afecto y la estima. De modo que retne sus posesiones y se prepara para darse
la buena vida. Cuando estd en medio de sus prolongadas parrandas, se percata de que su programa emocional
de placer no funciona todo lo bien que esperaba. En medio del gozo de esa ‘gran-vida’, sobreviene una gran
hambruna, pierde toda su fortuna, sus ‘amigos’ lo abandonan y no tiene nada que comer. Lleno de deses-
peracion, toma el trabajo de cuidador de una porqueriza. En la cultura local, ésa era la manera mds baja de
ganarse la vida. En ese momento, recuerda lo bien alimentados que estdn todos en su casa, incluyendo los
sirvientes bajo contrato. Nétese que su motivo para regresar a casa no es el mejor. Su razén principal es que
su programa de felicidad basado en el placer ya no es viable.

Esta pardbola comunica el hecho de que estamos relacionados con un Dios que estd infinitamente preo-
cupado por nosotros. El padre del hijo prédigo esperd durante afios que su hijo despertara y comprendiera
que la felicidad no puede ser encontrada en la bisqueda del placer. Cuando ve a su hijo aproximarse a la
casa, se conmueve profundamente. De hecho, resulta tan afectado ante la vista de su hijo harapiento, que
olvida la deshonrosa manera en que éste lo habia tratado cuando partié con su parte de la herencia. Sale
corriendo a encontrarse con €l y lo colma con toda clase de bienvenidas.

Esta parabola esta dirigida a las personas que viven una vida que el publico califica como de ‘mala re-
putacion’. La mayor parte de los pecadores, a un nivel profundo, son inseguros, solitarios y usualmente
actuan basados en el dafio que se les hizo en su nifiez. Su conducta actual no es tanto algo que han escogido,
como el resultado de lidiar con el abrumador trauma emocional infligido a ellos por los adultos, a una edad
en que no eran capaces de enfrentarlo. La tinica preocupacion de este padre es rehabilitar a su hijo. La es-
peranza del hijo es conseguir un puesto como servidor contratado, para poder obtener suficiente alimento.
Ese es el grado de confianza que tiene en su padre. La clase de recepcion que recibié debid causarle una
enorme conmocion. Abruptamente cayo en cuenta de que nunca habia entendido a su padre o su grado de
amor hacia €l; nunca comprendi6 la preocupacion de su padre y la profundidad de su perdén.

Esta parédbola estd dirigida también a los corazones de la gente que ha perdido la esperanza y cuya de-
35



sesperacion se expresa en la constante repeticion de estilos de vida incapaces de proporcionar la felicidad.
Sin embargo, siguen atrapados en ellos porque no conocen la felicidad que se encuentra en la amistad con
Dios, que los sacaria del circulo vicioso del deseo, la gratificacion y la frustracion—el ciclo interminable
del deseo desmesurado y la frustracion. El padre estaba listo para perdonar y olvidarlo todo, en medio de su
regocijo por haber encontrado al hijo que habia perdido. Irse a un pais lejano en busqueda de felicidad era
una tragedia, puesto que la verdadera seguridad, independencia y afecto estaban todos presentes en la casa
de su padre, pero el hijo prodigo no lo sabia.

Los pecadores que escuchaban a Jesus estaban siendo invitados al mismo perdén ilimitado. No es el
mérito lo que nos lleva a la amistad con el Padre, sino consentir a su infinita bondad y cuidado.

(Qué hacemos después de haber regresado a casa, después de haber escogido, una vez mas, vivir bajo
la mirada infinitamente tierna de Dios, en vez de escondernos de ella? ;Qué hacemos con los sentimientos
de avaricia, orgullo, vanagloria, celos, envidia, lujuria, el deseo de manipular a las otras personas o, en fin,
con todo el mundo de egoismo que no forma parte de la casa del padre?

Ese retorno a la casa del padre no es un regreso al paraiso. Es tan s6lo un retorno a la orientacion correcta
de nuestras vidas, con todo el dafio que traemos desde nuestra nifiez. Una vez que hemos escogido la orien-
tacion de vivir en la casa del padre, simbolo de la presencia de Dios, Jesus se nos une dondequiera que es-
temos. Los actos de egoismo, las miradas retrospectivas, las tendencias regresivas a estados emocionales
anteriores son cosas que compartimos con Cristo y él con nosotros. El se identifica con nuestra historia per-
sonal en cada detalle. En vez de pensar que estamos alienados de Dios cuando surgen las emociones afli-
ctivas, comprendemos que éstas son combustibles del amor divino. Podemos entonces darles la bienvenida
sin identificarnos con ellas, porque las vemos como heridas que Dios esta tratando de sanar.

En este relato no se dice nada de la madre del hijo. El padre parece ser un padre soltero que hace de
padre y madre para sus hijos. Quizas la ausencia de la madre era el problema basico del joven desde que
comenzo a vivir. Nuestra madre es nuestra primera ventana a Dios y si esa ventana estd ausente debido a in-
comprensiones, ausencia fisica, o cuidado inadecuado, es dificil abrir esa ventana mas tarde en la vida. La
vocacion de una madre es una de las mas grandes vocaciones que existen. Comenzar bien en la vida resuelve
un nimero enorme de problemas.

Lectio Divina

Después de un periodo de Oracién Centrante o de un rato de silencio interior, siéntate con el evangelio
que encabeza este envio. Es tan conocido que, a veces, dejamos de percibir la profundidad y novedad de su
ensefianza. ;Qué frase o versiculo te toca de modo especial? ;Qué te dice acerca de tu vida en general y tu
vida en este momento? Respdndele al Sefior que te habita de forma personal y espontanea. Permanece en
silencio unos breves minutos antes de concluir la Lectio.

Prdctica

1. Reflexiona en gran espiritu de compasion por ti mismo, sin recriminaciones, ni sentimientos de
culpa. ;Te has sentido perdonado alguna vez incondicionalmente como el hijo prédigo? Recuerda las cir-
cunstancias. ;Quién te perdon6 de esa manera radical? ;Dios, otra persona, ambos? ;Como te hizo sentir?
(Qué consecuencias ha tenido en tu vida ese perdon sin preguntas? ; Has podido, a tu vez, perdonar a alguien
en el mismo espiritu que el padre de la pardbola? Recuerda los detalles. ; De qué forma liberar a los otros
de su yugo de culpabilidad te liber6 a ti? Comparte, si te es posible, con el grupo. Gracias.

36



2. “En vez de pensar que estamos alienados de Dios cuando surgen las emociones aflictivas, compren-
demos que éstas son combustibles del amor divino. Podemos entonces darles la bienvenida sin identificarnos
con ellas, porque las vemos como heridas que Dios estd tratando de sanar.” ;Cudles son tus reacciones
cuando observas tus emociones aflictivas (miedo, orgullo, celos, avaricia, etc., etc.)”? ; Permaneces inmerso
en sentimientos de culpa y de derrota? Como solia decir el Padre Thomas Keating: cualquier sentimiento
de culpa que dure mds de 10 segundos es neurdtico. Presenta tus emociones aflictivas al Sefior mediante la
Oracion de Bienvenida.

3. Practica la Visio Divina con el cuadro de Rembrandt “El Regreso del Hijo Prédigo.” Observa los
rostros, ;qué te dicen? Observa los gestos de las manos y la orientacion de los cuerpos. ;Qué te indican? ;A
qué te invitan? Regresa a la imagen durante la semana. Abrete. Escucha. Siente.

37



Semana 12

Cultivando la capacidad de recibir y dar amor sin interrupcion y sin limites

LA ASCENSION

Cuando todavia estaba con los apdstoles, Jestiis les advirtio que no debian irse de Jerusalén. Les dijo:
“Esperen a que se cumpla la promesa del Padre de la cual les he hablado. Juan bautizo con agua, pero
dentro de pocos dias ustedes serdn bautizados con el Espiritu Santo” .

(Hechos, 1:4-5)

El dia de la Ascensién nos regocijamos en el triunfo de nuestro Sefior Jesucristo, en su exaltacion a la
derecha del Padre y la glorificacion de su naturaleza humana. Nos regocijamos igualmente en su llegada in-
visible como Espiritu de vida en nuestros corazones. El se va, pero regresa de nuevo. Desaparece de este
mundo visible, pero s6lo para volver a él en las profundidades de cada corazén humano, para invitarnos alli
a experimentar el fruto maduro de su resurreccion, en el desbordante poder del Espiritu Santo. Hoy el Sefior
comienza a dar rienda suelta al Espiritu Divino en los corazones de los creyentes y experimentamos al Es-
piritu Santo brotando de nuestro ser mds intimo y fluyendo a través de toda nuestra naturaleza humana.
Nuestros pensamientos, nuestras emociones, nuestros mismos cuerpos resplandecen con el Espiritu Divino.
Las alabanzas del Dios viviente salen a borbotones de nuestros labios, no solamente de nuestro propio
corazon, sino del corazén de Dios mismo, que vive en nosotros.

“A ustedes”, les dice Jesus a sus discipulos, “les son dados a conocer los misterios del Reino de Dios”.
El Reino de Dios es el apogeo de la luz, la vida y el amor que han sido liberados en nosotros por el poder
de la Resurreccion, y firmemente establecidos por la gracia de la Ascension. Es imposible sobreestimar el

poder espiritual que ahora se mueve en nuestro interior. “Esperen en Jerusalén”, les dice Jesus, “por el poder
que viene de lo Alto”.

“Nuestro Dios es un fuego que lo consume todo” nos dice el profeta. Hoy podriamos decir que nuestro
Dios es energia ilimitada, una explosion nuclear que nunca termina. Es ilimitada porque su fuerza esta en
Dios y es Dios. El amor divino es un poder real, pero lo opuesto al control o la manipulacién. Es el poder
de dar sin interrupcion y para siempre. Como el sol, nunca para de irradiar energia, luz y fuerza vital. Aunque
todos cierren las cortinas para esconderse del sol, éste continta entregdndose. El sol es una buena imagen
de Dios como ‘un fuego que lo consume todo’. El amor divino es la emanacion de luz, vida y amor sin in-
terrupcion y no se desanima en absoluto por cualquier clase de resistencia. Sigue viniendo.

(Cuadl es nuestra respuesta a la gracia de la Ascension? Mediante las lecturas que nos preparan para esta
fiesta, Jestis propone un nuevo entendimiento del mandamiento del amor. El habia confirmado la ensefianza
del Antiguo Testamento, que es el corazon de la verdadera moralidad: debemos amar a nuestro prgjimo
como a nosotros mismos. Ahora nos da un nuevo mandamiento: amar a los demas como El nos ha amado,
que es algo infinitamente més exigente. Amar a nuestro préjimo como a nosotros mismos es la més alta rea-
lizacion del amor humano. Pero Cristo nos esta llamando no solamente al amor humano, sin duda noble,
sino al amor divino mismo. El amor divino es la capacidad de amar sin limite alguno, y seguir amando,
aunque todas las cortinas del mundo se cierren contra nosotros. Es amar a nuestro préjimo con aceptacion
incondicional. Amar a nuestro préjimo como a nosotros mismos es la ley del amor humano. Es el movimiento
de dar y recibir—de amar y ser amados a la vez. Por lo tanto, se relaciona con la recompensa del amor.

Amar como Jests nos am6 es amar con Amor Divino, con el Amor de las personas de la Trinidad, que
es total auto-entrega. Ellas no aman para recibir amor a cambio, sino porque la naturaleza del Divino Amor
es dar, derramarse, rendirse, y hacerlo por ninguna otra razén que porque es lo que es: puro don. Nosotros
también debemos amar, no con el objeto de conseguir algo, sino porque estamos llamados a ser agentes del
amor divino; a identificarnos con €l y a ser canales de esta inmensa energia, hasta que el mundo sea trans-

38



formado por Cristo y El sea todo en todo. Nos ofrendamos, no porque asi lo escojamos, sino porque Jestis
nos ha escogido y nos ha ordenado amar como él nos ha amado.

Cuando dos 0 mds personas se aman, se encuentran en union. Pero los llamados al amor divino son lla-
mados a la unidad. “Padre, que ellos sean uno, como Tu y Yo somos uno”. La energia del amor divino fue
introducida en nuestros corazones en el Bautismo y ha incrementado por medio de la Eucaristia y por la
celebracion anual de la Resurreccion. Ahora, en esta fiesta de la Ascension, se nos invita a entrar mas pro-
fundamente aun en el misterio de la vida divina, que es el intercambio infinito del amor divino. El amor de
Cristo estd presente en nosotros como una inmensa energia espiritual. El Sefior Jests nos pide ejercitarla y
transmitirla hasta que sea toda nuestra vida. Entonces El sera todo en todo en nosotros. El serd lo que es —
el Cristo glorificado.

Lectio Divina (Visio Divina)

La invitacién de Jesuds para que amemos a las personas como €l nos am¢ adquiere un significado mds
profundo cuando damos la bienvenida a la Gracia de la Ascension. Llegamos a comprender que la hermandad
que Jests inauguro para toda la humanidad trae una verdad que se manifiesta inquebrantable: nadie es con-
siderado ajeno a nuestros corazones. O, como mejor nos enseid Pablo VI: “Los gozos y las esperanzas, las
tristezas y las angustias de los hombres de nuestro tiempo, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren,
son a la vez gozos y esperanzas, tristezas y angustias de los discipulos de Cristo. Nada hay verdaderamente
humano que no encuentre eco en su corazon” (GS, 1).

En lugar de Lectio Divina, te proponemos que hagas la experiencia de Visio Divina usando el icono a
continuacion. Abrete a la Palabra a través de este icono: Jesiis y el Abad Ména, pero llamado por algunos el
Cristo Amigo:

— Lee el icono: observar detalles, identifica personajes, gestos, objetos.

— Medita el icono: cudl de los detalles te llamé mas la atencion; ;Y en qué sentido estd relacionado con
tu caminar espiritual?

— Inspirate con el icono en tu Oracién: acéptalo también como una invitacidén y presenta tus propios
"gozos y esperanzas, tristezas y angustias " a Dios.

— Disfruta el icono como una ventana hacia la Contemplacion: vuelve a los detalles, pero ahora, en si-
lencio. Permite que tu corazén entienda mucho més de lo que has visto.

Prdctica

Mientras meditamos en la Ascension, nuestros corazones se llenan de la Amistad amorosa que Jests
tiene para nosotros. Es como escucharlo decir, colocando su mano derecha sobre nosotros: “No tengas
miedo, Yo soy el primero y el dltimo, el que vive; conoci la muerte, pero aqui estoy, vivo por los siglos de
los siglos” (Ap 1, 17-18). Pero al mismo tiempo, todas las veces que no pudimos ser un signo de amistad
amorosa pueden aparecer en nuestra memoria; momentos en los que no pudimos practicar el amor divino
(y, a veces, ni siquiera el amor humano).

Por lo tanto, como préctica, te sugerimos que, después del momento de la Oracién Centrante, elijas una
persona en particular, todos los dias, y, abrazando al Sefior, recuerda los momentos en que tampoco pudiste
abrazarla: con tus 0jos, con tu sonrisa, con tus palabras ... Haz de este momento de oracion un momento de
perdon:

— jPidele perdén!
— jPerdonate!
— Confia en la Misericordia de este Jesis Amigo, "que hace todas las cosas nuevas".

39



—Y, si Dios te inspira, piensa en como puedes compartir este momento con ella.
El texto del Padre Thomas Keating, a continuacién, puede ayudarnos:

La clave para ser cristiano es conocer a Jesucristo en todo nuestro ser. Es muy importante conocer Su
humanidad sagrada por medio de nuestros sentidos y reflexionar sobre ella con nuestro entendimiento, va-
lorar sus ensefianzas y su ejemplo en nuestra imaginacion y guardarles como un tesoro en nuestra memoria,
e imitarlo con una vida de integridad moral. Pero esto es solo el comienzo. Es a este potencial trascendental
en nosotros — a nuestras mentes que se abren a la verdad sin limite, y a nuestra voluntad que quiere alcanzar
un amor sin limite, al que Cristo se dirige con especial urgencia. La gracia de la Ascension permite que
percibamos el poder irresistible del Espiritu, transformdndolo todo para que pase a formar parte de Cristo,
a pesar de que todas las apariencias digan lo contrario. En lo miserable de un ghetto, o de un campo de
batalla, o de un campo de concentracion, o de una familia destrozada por desavenencias, en la desolacion
del orfanato, o del asilo de ancianos, o del ala de un hospital — cualquiera que sea el espectdculo que parece
desplazarse en formas espantosas de maldad — en medio de todo esto, la luz de la Ascension brilla con
poder irresistible. Esta es una de las mayores intuiciones de la fe. (El Misterio de Cristo, pp. 90-91)

Icono copta, sec. VIII (louvre.fr)

40



Semana 13

Consintiendo a la Incertidumbre

ESPERANDO POR DIOS

“Estén preparados, con los cinturones ceitidos y las ldmparas encendidas. Sean como sirvientes que
esperan el regreso de su seiior, que fue a una boda, para abrirle apenas llegue y llame a la puerta. ;Dichosos
los servidores a quienes el sefior encuentre velando a su llegada! Les aseguro que él mismo se pondrd un
delantal, los hard sentar a la mesa y se pondrd a servirlos. |Dichosos ellos, si el sefior llega a medianoche
o antes del alba y los encuentra asi! Entiéndanlo bien: si el jefe de familia supiera a qué hora va a llegar
el ladron, no le permitiria forzar la puerta de su casa. Ustedes también estén preparados, porque el Hijo
del hombre llegard a la hora menos pensada”. (Lucas 12: 35-40).

Abraham no sabia hacia dénde iba cuando fue llamado por el Sefior. El es el paradigma de la fe, espe-
cialmente de la fe contemplativa, que estd dispuesta a seguir el llamado de Dios hacia lo desconocido sin
saber adonde se va. De hecho, €sa es la unica forma de ir. Tan pronto como pensamos que sabemos adonde
vamos, estamos en el camino equivocado.

El Seior ofrece dos pardbolas en este texto y ambas tratan acerca de la incertidumbre. En la primera, el
sirviente no sabe cudndo regresara su sefior de la boda. La segunda afirma que si el sefior de la casa supiera
cudndo iba a llegar el ladrén, permaneceria despierto. Estas pardbolas refuerzan la idea de que la travesia
espiritual no estd programada y no puede ser computarizada. Tienes que estar dispuesto a tolerar la incer-
tidumbre, lo que significa esperar, estar en guardia y hacer tu trabajo mientras esperas. Estas pardbolas son
maneras de cuestionar nuestra habitual exigencia de saber hacia donde vamos, qué estd sucediendo, cuél es
el final de la travesia y, si fuera posible, la fecha exacta en que la unién transformante va a ocurrir.

Veamos si podemos percibir el guifio en los ojos de Jesus cuando dirige estas parabolas a sus estudiantes.
El dice, “Deja que los cinturones estén apretados alrededor de tu cintura y tus lamparas ardiendo brillante-
mente y sean como sirvientes que aguardan el regreso de su sefior de una boda.” Esta ensefianza es acerca
de cdmo debemos sentirnos mientras esperamos por Dios en la oracion. Jests dice, “Piensa en Mi como si
estuviera en una boda”. Quiere que supongamos que El tiene una buena razén para retrasar su aparicién y
pide que no nos entreguemos a las quejas o que le reprochemos su ausencia. El propdsito de esperar es estar
listos para que, cuando por fin El llegue, podamos abrirle cuanto antes y disfrutar de su presencia.

Jests continda diciendo. “Dichosos los sirvientes a los que el Sefior encuentra velando a su llegada. Les
aseguro que El mismo se pondrd un delantal, los sentard a la mesa y procederd a servirlos”. Parafraseando,
“Amigos, si no se quejan porque demoré tanto en la fiesta, jno se imaginan el servicio que les daré! Es
posible que venga a medianoche o justo antes del amanecer. Si pueden esperar hasta entonces, me veran
saliendo de la oscuridad.”

El Sefior sabe perfectamente bien que nosotros, como los discipulos en el Lago Tiberiades, hemos tra-
bajado duro sin pescar nada, y que todos nuestros esfuerzos han sido estériles. Seguimos esperando. Cuando
la aurora comienza a mostrarse, la paz de Cristo silenciosamente entra a lo mas intimo de nuestro ser y se
desborda en todos los sentidos.

Ahora Jesus cambia la imagen. De nuevo nétese el humor. “Ustedes saben que si el jefe de familia
supiera a qué hora iba a venir el ladron, no le permitiria forzar la entrada de la casa”. Jesus se presenta a si
mismo ahora como intruso inesperado. Esta pardbola se refiere no solamente a la muerte fisica, sino a todas
sus inesperadas intromisiones en nuestras vidas que nos toman por sorpresa. Algunas veces viene cuando
nos encontramos ‘de capa caida’. De improviso, en medio de la angustia, la ira, la amargura, los pensamien-
tos lujuriosos y el sentimiento de abandono, esta increible presencia amorosa parece como si nos dijera,
“Bueno, ;qué te pasa? ;Por qué estas refunfufiando? Porque se puso un poco oscuro no me vefas. Estate en

41



guardia, por consiguiente, porque el Hijo del Hombre vendra cuando menos lo esperes.”

Cuando menos lo esperamos es la parte mds oscura de la noche. No son nuestras suplicas las que traen
de regreso al duefio de la casa; El viene cuando ve que hemos completado nuestra preparacion. El dolor de
esperar estd en proporcion al gozo de la resurreccion. A los que estdn en la travesia espiritual, no les pasa
nada que no esté dirigido hacia la unién divina, si solamente dicen “si”.

Si no podemos decir que “si,” deberiamos, simplemente, esperar sin decir nada. Entonces, al menos, no

diremos que “no.”
[e]ele]elelelelole e oo e e 0]

Lectio Divina

Después de un periodo de Oracion Centrante, toma en tus manos reverentemente el texto de San Lucas
que acabamos de compartir. Pidele al Espiritu Santo que te abra la mente y el corazén para recibir el mensaje
que este evangelio tiene hoy para ti. Léelo despaciosamente, saboredndolo. Observa cualquier palabra o
frase que capte tu atencioén. Quédate con ella, rimiala, disfritala, o quiz4 esa palabra te cuestione o te inco-
mode. No la dejes, permanece con ella. Confia en la accidén del Espiritu. Siéntete en libertad de releer el
pasaje cuantas veces te sientas inclinado a hacerlo y permitete responder a lo recibido en tus propias palabras.
Finalmente, permanece en silencio, descansando, unos breves momentos. ;Qué te dice? ; Cémo te cuestiona?
(De qué forma te toca?

Prdctica

1. Nos encontramos viviendo momentos de gran inseguridad, en medio de una pandemia que ha vuelto
nuestra vida al revés y que nos invita a abrazar la inseguridad, algo nada fécil de hacer.

(Cbémo has evolucionado emocionalmente a lo largo de estas semanas de aislamiento e incertidumbre?
[ Te sientes ahora mds o menos angustiado que cuando comenzd este periodo? ; Qué cambios has notado en
ti? ; Qué te estd ensefiando esta experiencia? ;Como afecta esta experiencia tu deseo de control? Practica la
Oracién de Bienvenida en este contexto.

2. (Experimentas el deseo de querer controlar a Dios y saber como va a desarrollarse tu travesia espi-
ritual? ; Te desanimas cuando llega a ti alguna de las “noches” por las que todos atravesamos en la travesia
espiritual, en las que Dios parece haberse ido de fiesta a una boda sin ocuparse ya de ti? ;Estas dispuesto a
esperar por Dios en fe pura, confiando en su amor e infinita misericordia?

Como nos dice el Padre Thomas, Dios no puede irse a ningtn lado porque, si lo hiciera, nos conver-
tirfamos en una simple “mancha de grasa.” Estd mds cerca de nosotros que nuestra propia respiracion.




Semana 14

Abriéndonos a la Maternidad de Dios

EL PERDON

Pedro se acercé a Jesus y le pregunto: Sefior, ;cudntas veces tengo que perdonar al hermano que peca
contra mi? jHasta siete veces? “No te digo que hasta siete veces, sino hasta setenta y siete veces—le con-
testo Jesus— Por eso el reino de los cielos se parece a un rey que quiso ajustar cuentas con sus siervos. Al
comenzar a hacerlo, se le presento uno que le debia miles y miles de monedas de oro. Como él no tenia con
qué pagar, el sefior mando que lo vendieran a él, a su esposa y a sus hijos, y todo lo que tenia, para asit
saldar la deuda. El siervo se postro delante de él. “Tenga paciencia conmigo —le rogo—, y se lo pagaré
todo”. El sefior se compadecio de su siervo, le perdond la deuda y lo dejo en libertad. Al salir, aquel siervo
se encontro con uno de sus compaiieros que le debia cien monedas de plata. Lo agarré por el cuello y
comenzo a estrangularlo. “;Pdgame lo que me debes!”, le exigio. Su compariero se postro delante de él.
“Ten paciencia conmigo —le rogé—, y te lo pagaré,” pero él se nego. Mds bien fue y lo hizo meter en la
cdrcel hasta que pagara la deuda. Cuando los demds siervos vieron lo ocurrido, se entristecieron mucho
y fueron a contarle a su seiior todo lo que habia sucedido. Entonces el seiior mandé llamar al siervo.
“;Siervo malvado! —le increpo—te perdoné toda aquella deuda porque me lo suplicaste. ;No debias ti
también haberte compadecido de tu compariero, asi como yo me compadeci de ti?” Y, enojado, su sefior lo
entrego a los carceleros hasta que pagara todo lo que debia. Asi también mi Padre celestial los tratard a
ustedes, a menos que cada uno perdone de corazon a su hermano. (Mateo 18: 21-35)

Todas las pardbolas del Sefior tienden a trastocar los sistemas de valores aprobados o aceptados en su
época. El Antiguo Testamento urgia a la gente a perdonar a sus conciudadanos. Pero era demasiado esperar
que perdonaran a los extranjeros. La idea del perdén fue ampliada mucho maés alla de sus limites gracias al
ejemplo y las ensefianzas de Jests. El dej6 en claro que cualquiera que hubiese sido la ensefianza aceptable
hasta ese momento, El estaba proponiendo una ensefianza nueva, a saber: que se debe perdonar una y otra
vez, sin ninguna limitacion.

Esta ensefianza sorprende a Pedro y a los otros discipulos entrenados en el medio religioso de su tiempo.
Pedro penso que estaba siendo muy generoso al proponer perdonar ofensas hasta siete veces. Esperaba una
palmada en la espalda cuando trajo a colacidén esta formula. Como le pasé a menudo, Pedro calcul6 mal y
fue reprobado. Jesus dijo: “Ustedes deben perdonar no sélo siete veces, sino setenta veces siete”. Puesto
que el siete es un numero perfecto, la clara implicacion es que el perdon total es el sentido de la ley.

La parédbola describe lo qué le sucedi6 a alguien con fuertes deudas que estaba a punto de ir a la carcel.
Se postré ante el rey, a quien adeudaba una gran suma, y le imploré misericordia. El rey le perdoné toda la
deuda. Ese era un maravilloso acto de generosidad para aquella época.

El deudor, libre ya de las deudas que no podia pagar, apenas puso un pie en la calle se encontr6 con uno
de sus propios deudores, que le debia una pequefia suma de dinero. Agarré a este ultimo por la garganta di-
ciéndole: ‘Pdgame lo que me debes o preparate para las consecuencias.’ El deudor cayo rostro en tierra su-
plicando, ‘Dame tiempo y te pagaré todo’. Pero aquel hombre no lo escuchd y lo envié a la cércel junto con
su esposa y sus hijos.

Los servidores se indignaron y le informaron lo sucedido al rey. Este se puso furioso. ;No te sentirfas
igual? Pero el perdén de las deudas no era parte de la mentalidad de su tiempo. El deudor que fue perdonado
estaba tan apegado a la expectativa de recuperar su dinero, que no podia cambiar su manera de proceder...

La ensefianza que se nos presenta tiene un cierto vigor. Jesus le dice a Pedro: “No sélo deberias perdonar
a tu hermano siete veces, sino cualquier nimero de veces”. Esa es una nueva manera de pensar sobre el
perddn. Los seres humanos han sentido, desde tiempos inmemoriales que, si eran ofendidos, tenfan derecho
a la venganza. Esta se opone a la apertura de corazén a la que nos llama el Evangelio. Jesiis, usando esos

43



términos fuertes, manifiesta el caracter maternal de Dios. Vivimos en una cultura patriarcal. No es 1o mismo
que una cultura paternal. La cultura patriarcal hace énfasis en la dominacion, en vez del cuidado y la preo-
cupacion caracteristicos del verdadero padre.

El perdon representa el lado tierno de Dios. La ternura se asocia normalmente con la sensibilidad fe-
menina. Dios reclama el cardcter femenino para si mismo en un nimero de pasajes de las Escrituras como,
por ejemplo, en Isafas: “Aunque una madre olvidara al hijo de sus entrafas, yo nunca te olvidaré.” (Isaias
49: 15).

El universo es el vientre de Dios, del cual surge toda criatura. ;Cual es el aspecto fundamental de un
vientre? Es el medio vital en el que se desarrolla el vinculo entre el nifio y su madre. Este vinculo debe con-
tinuarse fuera del vientre, para que el nifio pueda convertirse en un ser humano normal. En esta pardbola, la
importancia del perdén como sanacion esencial de un vinculo herido, emerge con toda su fuerza. La salud
e integridad de toda comunidad, su creatividad y crecimiento, dependen del sentido de pertenencia. El perdon
es una necesidad desde esta perspectiva; es el tejido mismo del universo.

Los brazos extendidos de Jests en la cruz son simbolos del perdén de todo y a todos. Este amor triunfa
sobre las fuerzas de entropia en la creacién. En cierto sentido, no querer perdonar es un ataque a Dios. El
estd tan identificado con la creacidn, que cualquier renuencia a perdonar es una resistencia a la gracia;
cualquier tendencia a hacerle dafio a otro, es desgarrar a Dios en pedazos.

El lazo del amor necesita renovarse constantemente. El perdon mantiene y robustece el vinculo de unidad
que permite que toda vida crezca. Si tenemos mucho que perdonar, también tenemos mucho de qué ser per-
donados. La proporcién entre ambos, sugiere la pardbola, es muy pequeiio.

[elele]elele e oo e oo o o]0}

Lectio Divina

En este envio, el Padre Thomas hace referencia al lado maternal de Dios. Por supuesto, Dios trasciende
todo género, no es masculino ni femenino, pero los seres humanos necesitamos metaforas para relacionarnos
con la Realidad Méaxima, sobre todo en las etapas iniciales de nuestra travesia espiritual. Como por muchos
siglos hemos vivido en una cultura patriarcal, las metdforas predominantes acerca de Dios han sido mas-
culinas, aunque, como indica el Padre Thomas, podemos encontrar en las Escrituras multiples referencias
al aspecto maternal de Dios. Practica la Lectio Divina con el siguiente lamento del Evangelio de Lucas (13:
34) en el que Jesus se presenta a si mismo con rasgos maternales:

“iJerusalén, Jerusalén, la que mata a los profetas y apedrea a los que le son enviados! ;Cudntas veces
quise juntar a tus hijos, como la gallina a sus pollitos debajo de sus alas, y no quisiste!”

(Qué palabra o frase te atrae o te turba? Reflexiona acerca de lo que te dice en tu vida ahora mismo.
Responde y descansa, en total silencio, para permitir que la Palabra se haga vida en ti.

Prdctica

1. Reflexiona acerca de las veces que Dios te ha tratado como una madre que te recibe incondicional-
mente en sus brazos. Sé especifico. Recuerda esas ocasiones. Revivelas. Agradécelas. ;Qué te han aportado
de forma especial? Escoge hoy una persona a la que perdonar de forma maternal y perdonate a ti mismo
con gran compasion. Comparte, si te es posible, con los compafieros del grupo.

2. Quizd la mistica cristiana que mds profundamente ha tratado de ver a Dios no solamente como Padre,
44



sino también como Madre, es Juliana de Norwich (1343-c.1416), quien vivié en la época de la pandemia
llamada “la muerte negra,” que acabo con el 75% de la ciudad de Norwich. Juliana llega, incluso, a hablar
de Jesus como Madre, en lenguaje al que, ciertamente, estamos poco acostumbrados: “El servicio de una
madre es el mds intimo, dispuesto y confiable, porque es el mds natural, asi como el mds amoroso, y cier-
tamente es la forma mds genuina de servicio que conozco. Y el vinico capaz de realizar a plenitud ese servicio
es nuestro Sefior Jesus. Sabemos que nuestra madre nos trajo al mundo en sufrimiento y muerte. ;Pero qué
hace nuestra verdadera Madre? Solamente El, amorosamente, nos carga en si mismo, con amor y dolor,
hasta la plenitud de los tiempos. . El anhela alimentarnos, una obligacion de su amor maternal por nosotros.
La madre humana amamanta al nifio con su propia leche, pero nuestra Madre Jesiis nos nutre con El mismo,
con la mayor cortesia, en el Santisimo Sacramento, el alimento sin precio de la vida eterna.”

(Como has experimentado a Dios como madre hoy y durante esta semana? ;Como te ha alimentado
Jesus hoy y durante esta semana? ;Hay otros lugares y otras formas inesperadas en las que quiza hayas in-
gerido el alimento de Cristo sin darte cuenta?

3. Acércate, en espiritu de oracion, a este corto video del Papa Benedicto XVI sobre Juliana de Norwich,
en el que Su Santidad habla de la sabiduria femenina y maternal de Juliana.
https://www.youtube.com/watch?v=14B8-171Sp8

45



Semana 15
Apertura a realidades mas alld de nuestro contexto cultural

LIBERACION DEL CONDICIONAMIENTO CULTURAL

Junto con Jests iba un gran gentio, y él, dindose vuelta, les dijo: «Cualquiera que venga a mi'y no me
ame mds que a su padre y a su madre, a su mujer y a sus hijos, a sus hermanos y hermanas, y hasta a su
propia vida, no puede ser mi discipulo. El que no carga con su cruz y me sigue, no puede ser mi discipulo.
/Quién de ustedes, si quiere edificar una torre, no se sienta primero a calcular los gastos, para ver si tiene
con qué terminarla? No sea que una vez puestos los cimientos, no pueda acabar y todos los que lo vean se
rian de él, diciendo: "Este comenzo a edificar y no pudo terminar". ;Y qué rey, cuando sale en camparia
contra otro, no se sienta antes a considerar si con diez mil hombres puede enfrentar al que viene contra él
con veinte mil? Por el contrario, mientras el otro rey estd todavia lejos, envia una embajada para negociar
la paz. De la misma manera, cualquiera de ustedes que no renuncie a todo lo que posee, no puede ser mi
discipulo. (Lucas 14: 25-33)

El texto presenta a Jesds andando por un camino, acompaifiado de una gran multitud. Supongo que se le
ocurriria preguntar: ;quiénes son estas personas que me siguen y cudl es su motivaciéon? En todo caso, se
vird y les presento las palabras de sabiduria recogidas en este texto y de las que yo hago una paréfrasis: “A
menos que ustedes, los que me estan siguiendo, estén dispuestos a odiar a su madre, a su padre, a su esposa,
a sus hijos y a sus hermanas y hermanos, y regresar a casa; a menos que estén dispuestos a dar la espalda a
las personas mds cercanas a ustedes, no pueden ser mis discipulos.” Luego anadid: “También tienen que
odiar su propia vida, su propio yo, sus propios pensamientos, juicios y complejos.” Esto no es nada fécil.
Como un buen nimero continué siguiéndolo, anadié dos pardbolas a modo de aclaracion.

Antes de construir una casa, una persona prudente dibuja unos planos y calcula los cimientos teniendo
en cuenta la altura del edificio. Jesis comenta: “Reflexiona acerca de lo que significa ser mi discipulo. No
simplemente me sigas a ciegas. ;Qué te va a costar? Piensa acerca de los cimientos que este edificio requiere
y a qué te estds comprometiendo.”

Las expresiones de Jesus estan disefiadas para hacer que la gente cuestione sus valores establecidos para
que puedan abrirse al programa radical de cambio que El ofrece. En general, no nos gusta el cambio; incluso
un cambio para mejorar puede ser amenazante. Es mds facil seguir enganchados con el sistema de valores
que hemos absorbido de nuestros padres, de nuestra educacion, grupo étnico, nacion y formacion religiosa.
Jesus regularmente invitaba a quienes lo escuchaban a cuestionar su sistema de valores... El punto impor-
tante es que las palabras de sabiduria de Jesus desafian a nuestros valores incuestionados en cualquier época
que vivamos.

Una persona bien conocida que vivi6 estas palabras de sabiduria fue San Francisco de Asis. El procedia
de una “buena familia,” su padre era un comerciante exitoso y muy respetado en la comunidad. Como la
mayor parte de los padres, pensaba que seria bueno si sus hijos se casaban con alguien escogido por sus
padres y tenfan un buen ingreso, un buen hogar, nifios y forma de cuidarlos a ellos en su vejez, para luego
enterrarlos y recordarlos con amor. Estas eran las expectativas normales de la época. Desafortunadamente,
se institucionalizaron durante un largo periodo de tiempo y llegaron a ser consideradas valores supremos.
Cualquiera que vacilara ante alguna parte del escenario esperado, experimentaba gran resistencia por parte
de familiares y amigos... Cuando Francisco se fue de la casa y dej6 atrds sus posesiones, su padre se sintio
insultado, herido y rechazado. Sus planes para Francisco se vieron totalmente trastocados... Pero Francisco
logré des-identificarse de los valores limitados de su familia y su cultura...

Cuando somos llamados, como implica Jesus, a una serie de valores mas altos que incluyen el servicio,
no solamente a nuestra familia inmediata, sino a un marco mas amplio—como era el caso de los apdstoles —
entonces los valores que no han sido cuestionados se convierten en obstaculos para el camino. Por lo tanto,
Jests nos advierte que debemos “odiar” nuestros apegos culturales y lanzarnos a lo desconocido. Debemos
estar listos a renunciar a los valores que hemos interiorizado, cuando éstos se oponen a los valores del

46



Evangelio...

...La lucha por dejar ir nuestra identificacion excesiva necesita ser guiada: hay una linea muy delgada
que distingue una verdadera vocacion de un fanatismo que se aferra a una vision que no ha estado suficien-
temente matizada o en didlogo con otros valores humanos. Las expresiones duras de Jesus fueron siempre
equilibradas con otras instrucciones que parecen contradecirlas... Estas afirmaciones de equilibrio nos ad-
vierten que lo que Jesus ensefia es libertad interior de la identificacion excesiva con la cultura, capaz de im-
pedir el crecimiento humano. No es un rechazo a la gratitud que debemos a nuestros padres, sino la libertad
de ir mds alla de la particular vision del mundo de éstos.

Lectio Divina

Lee detenidamente y en espiritu de oracidn las siguientes palabras del Padre Thomas sobre la
oracién contemplativa:

“La oracion contemplativa es un proceso de transformacion interior, una conversion iniciada por Dios
y que nos conduce, si consentimos a ello, a la union divina. En este proceso cambia la manera en que
vemos la realidad. Tiene lugar una reestructuracion de la consciencia que nos capacita para percibir, rela-
cionarnos y responder a la vida cotidiana con una sensibilidad cada vez mayor a la presencia divina dentro,
a través, y mds alld de todo lo que sucede.”

(Thomas Keating, Introduccion a la nueva edicion de MACA)

Permite que alguna palabra o frase de este parrafo te toque, te atraiga, te cuestione, te desafie, te consuele o
te moleste. Quédate con ella, rimiala en tu corazén, ;qué te dice sobre la identificacion excesiva sobre los
valores de la cultura?

Prdctica

En su definicion del falso yo, el Padre Thomas coloca la identificacion cultural excesiva como su cuarto
elemento. Los otros tres son los centros de energia emocional: seguridad; poder y control; afecto, aprobacion
o estima. Es importante que nos demos cuenta del papel que juega nuestra cultura en la formacion del falso
yo. La identificacion excesiva con los valores culturales es el caldo de cultivo en el que crecen los centros
de energia. Es decir, lo que consideramos importante para nuestra seguridad, nuestro control y nuestra
aprobacion es lo que la sociedad que nos rodea promueve como deseable: bienestar econdmico, éxito en los
negocios, fama, posiciones de autoridad, objetos de moda, etc., etc., etc. Deseamos lo que los otros, en nues-
tro contexto cultural, consideran deseable y compartimos los prejuicios de nuestro medio social. El silencio
de la oracion contemplativa comienza, poco a poco, a cuestionar dichos valores en el proceso de la Terapia
Divina. Y, como dice el P. Thomas en el parrafo anterior, comenzamos a VER con nuevos ojos, cambia la
forma en que percibimos y valoramos la realidad. Como dirfa Cynthia Bourgeault, gradualmente comienza
a “instalarse un nuevo sistema operativo” que remplaza la forma en que habitualmente percibimos la realidad.
Este es un proceso dificil de conversién, desapego y consentimiento y muchos nos quedamos estancados en
esta etapa sin consentir plenamente a su desmantelamiento. Sin su desmantelamiento, no hay transformacion.
Cuando consentimos a él, frecuentemente nos sentimos libres, pero también diferentes, solos, raros, quiza
rechazados, unidos en solidaridad con todos los demds, pero no con algunos de sus valores basicos.

+ (Qué cambios de perspectiva has observado en ti tras un tiempo de practica en la Oracién Centrante?

+ (Qué valores culturales te han sido o estdn siendo dificiles de soltar en tu travesia espiritual? ; Cudles
siguen siendo piedras de tropiezo? Pidele ayuda al Sefior. S€ especifico, pero suave y compasivo contigo
mismo. Se trata de un proceso.

+ Enciende una vela y ofrece, en gratitud, aquellos valores falsos que has podido ir soltando, aunque
sea parcialmente. ; Te hacen sentir mds libre? Recuerda no juzgar ni criticar a nadie, ni siquiera a ti mismo,
sino simplemente observar y estar alerta, pero relajado. Comparte con el grupo.

47



48



