%w&v desde ol @ &/mom

EXTENSION CONTEMPLATIVA INTERNACIONAL
Oracion Centrante Uno 2020




RESUMEN

Las lecturas principales de este taller estan tomadas del libro Aqui y Ahora: Vivir desde el Espiritu,

del Padre Henri Nouwen. Editorial Bonum, 2014.

VIVIE €N €1 PrESENLE .....ooiiiiiiiiiiiiiii e 3

CUMPLEATIOS ...t 5
Nuestra MOoTada INEETIOT ........c.vveiiiieiiie ettt e e saeeeeaeeeeeeens 7
ALBEITA oo 9
Sorprendidos por 1a AlEZIia .........cooiiiiiiiiiiiii e 11
SUFTIMICTIEO ..ottt et e st e e s e et e e nnaeeenneeeens 14
Oracion del PerdOn ..........cccoooiiiiiiiiiiiiii e 16
COMPASION ...ttt ettt ettt e e et e e et eessb e e s nbeeeenb e e e esbeeessbeeesnseeennseeenneeas 17
Compasion (CONLINUACION) .....eeiiiieiiiieiiiie ettt ettt et e st e et e et e et e et e et e e e enaeeeeeeas 20
Familia ..o 22
Familia (CONL.) .oooiiiiiiiii et 24
REIACIONES ...t 26
QUIENES SOIMOST ....iiiiii ettt e et e et e e et e e e et e e e e 28
La disciplina de 12 OTaCION .........c...eeiiiiiiiiieiiie et 30



Semana 1

Divir en el Presente

iUn nuevo comienzo! Tenemos que aprender a vivir cada dia, cada hora, si, cada minuto, como un
nuevo comienzo, como una oportunidad dnica de hacer nuevas todas las cosas. Imagina que pudiéramos
vivir cada momento como un momento pleno de vida nueva. Imagina que pudiéramos vivir cada dia como
un dia lleno de promesas. Imagina que pudiéramos atravesar el nuevo afio oyendo continuamente una voz
que nos dijera: “Tengo un regalo para ti, y no puedo esperar para que lo veas”. Imaginate. ;Es posible que
nuestra imaginacién pueda conducirnos a la verdad de nuestras vidas? jSi, puede! El problema es que
nosotros permitimos que nuestro pasado —que se hace cada vez mas largo afio tras ao— nos diga: “Tu lo
sabes todo; ti lo has visto todo, sé realista; el futuro serd simplemente una repeticion del pasado. Trata de
sobrevivirlo lo mejor que puedas”. Hay muchos zorros astutos saltando sobre nuestros hombros y susurrando
en nuestros oidos la gran mentira: “No hay nada nuevo bajo el sol... No te dejes engafiar”.

Cuando escuchamos a estos zorros, parecen finalmente tener razén: nuestro nuevo afo, nuestro
nuevo dia, nuestra nueva hora se aplanan, se hacen aburridos, apagados y sin nada nuevo. Entonces, ;qué
podemos hacer? Primero, debemos enviar los zorros de vuelta a donde pertenecen: a sus madrigueras. Y,
luego, debemos abrir nuestras mentes y nuestros corazones a la voz que resuena a través de los valles y las
montafias de nuestra vida, diciendo: “Permiteme mostrarte el lugar en donde vivo entre mi gente. Mi nombre
es Dios-contigo. Limpiaré todas las lagrimas de tus ojos; ya no habrd mds muerte, ni mas duelo ni tristeza.
El mundo del pasado se ha ido” (ver Apocalipsis 21, 2-5). Tenemos que elegir escuchar esa voz, y cada
eleccidn nos abrird un poco mas a descubrir la nueva vida que se oculta en cada momento, esperando an-
siosamente nacer.

Es dificil vivir en el presente. El pasado y el futuro contindan siempre hostigdndonos. El pasado, con la
culpa; el futuro, con las preocupaciones. Han ocurrido tantas cosas en nuestras vidas ante las que nos sen-
timos inquietos, arrepentidos, enojados, confundidos o, por lo menos, ambivalentes. Y todos estos sentimien-
tos se encuentran a menudo coloreados por la culpa. La culpa que nos dice: “Tu deberias haber hecho algo
diferente de lo que hiciste; td deberias haber dicho algo diferente de lo que dijiste”. Estos “deberias” nos
mantienen culposos en relacién con el pasado y nos impiden estar completamente presentes en cada mo-
mento. Peor atin, no obstante, si nuestras culpas se convierten en nuestras preocupaciones. Nuestras pre-
ocupaciones llenan nuestra vida con “; Y qué pasa si...?” “; Qué pasa si pierdo mi trabajo?”, “; Qué pasa si
muere mi padre?”’; “; Si no hay suficiente dinero?”, “; Si cae la economia o si estalla una guerra?” Estos mu-
chos “Y si...” pueden llenar nuestra mente de tal forma que nos volvemos ciegos para ver las flores de
nuestro jardin y la sonrisa de los nifios en las calles, o sordos para escuchar la agradecida voz de un amigo.
Los verdaderos enemigos de nuestra vida son los “deberias” y los “y si...”. Nos empujan hacia atrds, hacia
el inalterable pasado, y nos lanzan hacia adelante, hacia el impredecible futuro. Pero la vida real tiene lugar
en el aqui y el ahora. Dios es Dios en el presente. Dios estd siempre en el momento presente; sea ese mo-
mento dificil o facil, gozoso o doloroso. Cuando Jests habl6 de Dios, siempre habl6 de un Dios que estd
cuando y donde estamos. “Cuando me ven a mi, ven a Dios. Cuando me escuchan a mi, escuchan a Dios”.
Dios no es alguien que ya fue o que serd, sino Aquel que es, y que es para mi en el momento presente. Es
por esa razén por la que Jesus vino a borrar la carga del pasado y las preocupaciones por el futuro. Quiere
que descubramos a Dios justo donde estamos, aqui y ahora
(Nouwen, Henri. AQUI Y AHORA: vivir desde el Espiritu. p. 13 )

Podriamos decir que el momento presente es la forma que tiene Dios de
comunicarse con nosotros. Es Dios enviandonos un mensaje de texto.
(Thomas Keating, Que Seamos Uno)




Prdctica

1. “;Un nuevo comienzo! Tenemos que aprender a vivir cada dia, cada hora, si, cada minuto como un nuevo
comienzo, como una oportunidad unica de hacer nuevas todas las cosas.” Trata de imaginar como seria tu
vida si comenzaras a vivir en el momento presente. ;Como te desafia e impulsa todo esto?

2. “El mundo del pasado se ha ido” (Apocalipsis 21, 4). Cuando piensas sobre tu pasado, ;qué imédgenes y
recuerdos son los mas fuertes para ti? ;Piensas en la familia, la carrera, o los amigos? ; Recuerdas mas vivi-
damente los recuerdos placenteros o los tiempos en que deseabas haber hecho las cosas de forma diferente?
Escribe tres recuerdos de gran dolor de tu pasado. Escribe tres preocupaciones (“y si pasara que...”) que
sientes sobre el futuro. Practica la Oracion de Bienvenida con las emociones que surjan. Estos son los 3
movimientos de la Oracién de Bienvenida: 1. Siente la emocion en tu cuerpo. Enfocate. Sumérgete en la
sensacion. 2. Dale la bienvenida repitiendo: “Bienvenido, bienvenido.” 3. Deja ir diciendo: “Dejo ir mi
deseo de seguridad, afecto y control. Abrazo este momento tal y como es.” Repite estas frases y palabras las
VECces que sea necesario.

3.“Dios es Dios en el presente. Dios estd siempre en el momento presente; sea ese momento dificil o facil,
£0z0s0 0 doloroso” Mira tus respuestas mas arriba. Cuando piensas en ellas, ;qué imaginas que diria Dios
sobre ellas? ;Piensas que Dios guarda un registro de defectos y errores? ;Qué sugiere Nouwen sobre la
presencia de Dios? (“Jesus vino a borrar la carga del pasado y las preocupaciones por el futuro™). Reflexiona,
como Lectio Divina, con estas palabras del profeta Oseas: “Dice el Sefior: Voy a curarlos de su rebeldia;
voy a amarlos, aunque no lo merezcan...Voy a ser para Israel como el rocio y €l florecerd como los lirios.”
(Oseas 14: 4-5)

Los 3 movimientos de la Oracion de Bienvenida:

1. Enfoca, siente y sumérgete en la sensacién o
emocion.
2. Dale la bienvenida diciendo: “Bienvenido,

bienvenido, bienvenido...”

3. Dejair, repitiendo las siguientes frases: “Dejo ir mi
deseo de seguridad, afecto y control. Abrazo este
momento tal y como es.”




Semana 2

Cumpleanos

Los cumpleaiios deben celebrarse. Creo que es mds importante celebrar un cumpleaiios que un
examen exitoso, una promocion o una victoria. Porque celebrar un cumpleafios significa decirle a alguien:
“Gracias por ser como eres”’. Celebrar un cumpleaios es exaltar la vida y estar contentos con ella. En un
cumpleaiios no decimos: “Gracias por lo que hiciste, dijiste o alcanzaste”. No, decimos en cambio: “Gracias
por haber nacido y por estar entre nosotros”.

En los cumpleafos, celebramos el presente. No nos quejamos por lo que ocurrid, ni tampoco especu-
lamos con lo que ocurrird, sino que mds bien estamos presentes a alguien y permitimos que todos le digan:
“Te amamos”.

Conozco a alguien que, en su cumpleanos, es buscado por sus amigos, conducido al bafio, y arrojado
con su ropa a una tina llena de agua. Todos esperan ansiosamente su cumpleafos, hasta €l mismo. No tengo
idea de donde vino esta tradicion, pero ser levantado y “re-bautizado” parece una muy buena manera de
celebrar tu vida. Nos volvemos conscientes de que, aunque debemos mantener nuestros pies sobre la tierra
firme, hemos sido creados para alcanzar los cielos, y que, aunque facilmente nos ensuciamos, podemos ser
siempre limpiados nuevamente, dando a nuestra vida un nuevo comienzo. Celebrar un cumpleafios nos re-
cuerda las bondades de la vida, y en este espiritu realmente necesitamos celebrar los cumpleafos de todas
las personas todos los dfas, demostrandoles gratitud, amabilidad, perdén, gentileza y afecto. Estas son formas
de decir: “Es bueno que estés vivo, es bueno que camines conmigo en esta tierra. Alegrémonos y regocijé-
monos. Este es el dia que Dios ha hecho para que existamos y estemos juntos”.

Aqui y ahora

Para vivir en el presente, debemos creer profundamente que lo mds importante es el aqui y el ahora.
Nos distraemos constantemente con cosas que han ocurrido en el pasado o que podrian ocurrir en el futuro.
No es facil permanecer focalizados en el presente. Nuestra mente es dificil de manejar y nos aparta cons-
tantemente del momento presente. La oracion es la disciplina del momento presente. Cuando oramos, en-
tramos en la presencia de Dios, cuyo nombre es Dios-con-nosotros. Orar es escuchar atentamente a Aquel
que se dirige a nosotros aqui y ahora. Cuando nos atrevamos a confiar en que nunca estamos solos, sino
que Dios siempre estd con nosotros, siempre nos cuida, y siempre nos habla, podremos despegarnos gra-
dualmente de las voces que nos hacen sentir culpables o ansiosos, para permitirnos entonces habitar en el
momento presente. Este es un muy duro desafio, porque la confianza radical en Dios no es algo obvio. La
mayoria de nosotros descree de Dios. La mayoria de nosotros cree que Dios es una autoridad atemorizante
y castigadora; o, por el contrario, creemos que es una nada vacia y sin fuerza. El mensaje central de Jesus
fue que Dios no es ni un debilucho impotente ni un jefe poderoso, sino que €s amoroso, y que su unico
deseo es darnos lo que mas desea nuestro corazén. Orar es escuchar a esa voz del amor. De eso se trata la
obediencia. La palabra “obediencia” viene de la palabra latina ob-audiere, que significa escuchar con gran
atencion. Sin escuchar, somos “sordos” a la voz del amor. La palabra latina para sordo es surdus. Ser com-
pletamente sordo es ser absurdus, si, absurdo. Cuando ya no oramos, cuando ya no escuchamos la voz del
amor que nos habla en el momento presente, nuestras vidas se convierten en vidas absurdas, y somos arro-
jados hacia atras y hacia adelante, entre el pasado y el futuro. Si s6lo pudiéramos estar, por unos pocos mi-
nutos cada dia, completamente donde estamos, descubririfamos verdaderamente que no estamos solos y que
Aquel que esta con nosotros quiere solamente una cosa: darnos amor.



Para la mayor parte de la gente, la vida ordinaria se caracteriza por la sensacion de que Dios estd

ausente... Santa Teresa de Avila escribe: “Todas las dificultades en la oracién pueden ser

atribuidas a una causa: rezar como si Dios estuviese ausente...El comienzo, el medio y el final de la

travesia espiritual es la conviccion de que Dios estd siempre presente... La travesia espiritual es un

proceso gradual de acrecentar nuestra relacién emocional, mental y fisica con la Divina Realidad

que esta presente en nosotros, pero no generalmente accesible a nuestras emociones y conceptos.
(Thomas Keating, Frutos y Dones del Espiritu Santo, cap. 1)

Prdctica

1. “Celebrar un cumpleaios significa decirle a alguien: ‘Gracias por ser como eres’” (Pag. 13). ;Con
qué frecuencia celebras ti, o tu gente allegada, los cumpleafios? ; Cudndo fue la ultima vez que celebraste
a alguien por ser simplemente como es? Reflexiona sobre tu actitud al celebrar tu cumpleafios o el
cumpleafios de otro, y observa de qué manera puedes profundizar tu gratitud por tu propia vida o por la vida
de otra persona. Puedes querer escribir, llamar o enviar un e-mail a un familiar o a un amigo en los proximos
dias, para contarle de tu gratitud.

2. Como forma de mantenerte en la presencia divina en el momento presente a lo largo de la vida diaria,
te invitamos a practicar la Oracion Activa. Toma una frase breve y repitela lentamente, una y otra vez. En
los dias siguientes, mientras esperas en un seméforo o en la fila de un supermercado o de un banco, repite
esa jaculatoria u otra oracién simple (por ejemplo: “Sefior mio y Dios mio,” ). No te preocupes por elegir
las palabras “correctas”. Lo que importa es que elijas una palabra o frase con la que te sientas cémodo, y la
repitas en cualquier momento que puedas. Eso te mantiene en la presencia de Dios a lo largo del dia.

3. El Sefior esta siempre presente, pero no siempre se hace sentir a través de nuestras facultades. En la
travesia espiritual, esos periodos de aridez y aparente ausencia de Dios son instrumentos de gracia que nos
purifican y nos sanan. Si te encuentras en medio de uno de ellos, no te inquietes por eso. No has hecho nada
malo. Simplemente acepta con fe el hecho de que el Sefior estd siempre presente, que nos ama incondi-
cionalmente y sélo quiere que nos dejemos querer.




Semana 3

Nuestra morada interior

Para escuchar la voz del amor, necesitamos dirigir nuestras mentes y nuestros corazones hacia esa voz,
con toda nuestra atencién. ;Coémo podemos hacerlo? La forma mads fructifera —desde mi experiencia— es
tomar una... palabra, y repetirla lentamente. Podemos usar... el nombre de Jesus, o cualquier palabra que
nos recuerde el amor de Dios, y luego ubicarla en el centro de nuestra morada interior, como una vela en un
lugar oscuro.

Estaremos, es obvio, constantemente pensando en otras cosas. Pensaremos en lo que ocurrié ayer o lo
que ocurrird mafiana. Tendremos largas e imaginarias discusiones con nuestros amigos o enemigos. Pla-
nearemos nuestro proximo dia, prepararemos nuestra siguiente charla u organizaremos nuestro préximo en-
cuentro. No obstante, mientras mantengamos encendida la vela en nuestra morada interior, podremos retornar
a esa luz y ver claramente la presencia de Aquel que nos ofrece lo que més deseamos.

Esta no es siempre una experiencia satisfactoria. A menudo, estamos tan inquietos y tan imposibilitados
de encontrar quietud interior, que no podemos esperar sin ocuparnos nuevamente, evitando de esta manera
la confrontacion con el estado cadético de nuestras mentes y de nuestros corazones. No obstante, si per-
manecemos fieles a nuestra disciplina —aun si se tratara de diez minutos por dia— llegaremos a ver gra-
dualmente —por la luz de la vela encendida de nuestras oraciones— que existe un espacio en nuestro interior
donde habita Dios y donde somos invitados a habitar con Dios. Una vez que lleguemos a conocer ese lugar
santo e interior —un lugar més bello y precioso que cualquier lugar al que podamos viajar— querremos
permanecer alli y ser espiritualmente alimentados.

Con los demas

Uno de los descubrimientos que hacemos en la oracion es que, cuanto mas nos acercamos a Dios, mas
nos acercamos a nuestros hermanos y hermanas dentro de la familia humana. Dios no es un Dios privado.
El Dios que habita en nuestro santuario interior es también el Dios que habita en el santuario interior de
cada ser humano. A medida que reconocemos la presencia de Dios en nuestros propios corazones, también
podemos reconocer esa presencia en los corazones de los demds, porque el Dios que nos ha elegido a nosotros
como morada nos da los ojos para ver al Dios que habita en los otros. Cuando sélo vemos demonios en nuestro
interior, s6lo podremos ver demonios en los demds; pero, cuando veamos a Dios en nuestro interior, po-
dremos ver a Dios en los demis.

Esto podria sonar un tanto tedrico, pero, cuando oremos, nos experimentaremos cada vez mas como
parte de la familia humana, infinitamente ligada por Dios, que nos cred para compartir —todos— en la luz
divina. A menudo nos preguntamos qué podemos hacer por los demds, especialmente por aquellos en gran
necesidad. No es un signo de debilidad decir: “Debemos orar los unos por los otros”. Rezar los unos por los
otros es, en primer lugar, ser conscientes, ante Dios, de que nos pertenecemos unos a otros como hijos del
mismo Dios. Sin esta conciencia de solidaridad humana, lo que hagamos por los demds no fluird desde
quienes verdaderamente somos. Somos hermanos y hermanas, no competidores o rivales. Somos hijos de
un unico Dios, no partidarios de dioses diferentes.

Orar, es decir, escuchar la voz de Aquel que nos llama “los amados”, es aprender que esa voz no excluye
a nadie. En donde yo habito, habita Dios conmigo, y en donde Dios habita conmigo, encuentro a todas mis
hermanas y mis hermanos. Entonces, la intimidad con Dios y la solidaridad con todas las personas son dos
aspectos que nunca pueden ser separados del habitar en el momento presente.

La contemplacion es un elemento constitutivo fundamental de la naturaleza humana y, por lo

tanto, disponible a todo ser humano. Nos abrimos a ella despojandonos de nuestras ideas

acerca de nosotros mismos, entregando nuestra voluntad a Dios y descansando en la

Inhabitacion Divina, que ya estd presente en nuestro interior, esperando a reveldrsenos.
Thomas Keating, Mente Abierta, Corazén Abierta, Introduccién




El eje de la vida

En mi pais de origen, Holanda, todavia se pueden ver grandes ruedas de carro, no en los propios carros,
sino como decoraciones en las entradas de granjas o en las paredes de los restaurantes. Siempre me han
fascinado estas ruedas de carro: con sus anchos bordes, sus fuertes rayos de madera y sus grandes ejes. Estas
ruedas me ayudan a comprender la importancia de una vida vivida desde el centro. Cuando me muevo a lo
largo del borde, puedo ver un rayo atrds del otro; pero, cuando permanezco en el eje, estoy en contacto con
todos los rayos a la vez.

Orar es desplazarse hacia el centro de toda vida y de todo amor. Cuanto mas me acerco al eje de la vida,
mas cerca estoy, desde alli, de todo lo que recibe su fuerza y energia. Mi tendencia es a distraerme enorme-
mente por la diversidad de los muchos rayos de la vida y, por lo tanto, permanezco ocupado, pero no ver-
daderamente dando vida; disperso por todas partes, pero no focalizado. Si dirijo mi atencidn al corazon de
la vida, estaré conectado con su rica variedad mientras permanezco, al mismo tiempo, centrado. ;Qué re-
presenta el eje? Yo lo pienso como mi propio corazén, el corazén de Dios, y el corazén del mundo. Cuando
hago oracion, entro en lo profundo de mi propio corazon y alli encuentro el corazén de Dios, que me habla
de amor. Y reconozco, alli mismo, el lugar en donde todos mis hermanos y mis hermanas estdn en comunién
los unos con los otros. La gran paradoja de la vida espiritual es, realmente, que lo mas personal es lo mds
universal, que lo mds intimo es lo mas comunitario, y que lo mas contemplativo es lo mas activo. La rueda
del carro muestra que el eje es el centro de toda energia y movimiento, aun cuando, a menudo, parece no
moverse en absoluto. En Dios, toda accién y todo descanso son la misma cosa. jAsi es también la oracion!

Prdctica

1. El Padre Nouwen nos habla aqui de la importancia de sentarse en oracion silenciosa. Todos sabemos
que nuestra recomendacion es dos periodos de veinte minutos cada uno, regresando a la palabra sagrada
cuando nos encontremos reteniendo un pensamiento. Te invitamos, pues, a practicar, practicar, practicar

2. “Somos hijos de un tnico Dios.” Mantén estas palabras en tu corazén durante los préximos dias.
Repitelas cuando te mires al espejo y repitelas cuando te encuentres con otras personas, ya sea que las conoz-
cas o no.

3. El Padre Thomas nos dice que la contemplacion no es algo exético, sino un aspecto fundamental de
nuestra naturaleza humana. Reflexiona sobre este breve texto del Padre Thomas en el espiritu de la Lectio
Divina. ;Qué te dice? ;Cémo respondes? ;A qué te invita?

i

LT




Semana 4

1. Alegria

Alegria y tristeza

La alegria es esencial en la vida espiritual. Sin alegria, ninguna cosa que podamos pensar o decir sobre
Dios —ya sean nuestros pensamientos o nuestras palabras— dara fruto. Jesus nos revela el amor de Dios
de manera que su gozo sea nuestro gozo y que nuestro gozo sea completo. La alegria es la experiencia de
saber que td eres amado incondicionalmente y que nada —la enfermedad, el fracaso, el quiebre emocional,
la opresion, la guerra o aun la muerte— puede quitarte ese amor. La alegria no es lo mismo que la felicidad.
Podemos sentirnos infelices en relaciéon con muchas cosas, pero la alegria puede estar, no obstante, alli;
porque surge de ser conscientes del amor de Dios por nosotros. Nos sentimos inclinados a pensar que, si es-
tamos tristes, no podemos estar contentos; pero, en la vida de una persona centrada en Dios, la tristeza y el
gozo pueden coexistir. Esto no es facil de comprender, pero cuando pensamos en algunas de nuestras expe-
riencias de vida més profundas, como por ejemplo estar presentes en el nacimiento de un nifio o en la muerte
de un amigo, la profunda alegria y la profunda tristeza se visualizan generalmente como partes de la misma
experiencia. A menudo, podemos descubrir el gozo en medio de la tristeza. Recuerdo los tiempos mds do-
lorosos de mi vida como momentos en los que fui consciente de una realidad espiritual mucho més grande
que yo, una realidad que me permitia vivir el dolor con esperanza. Hasta me animaria a decir: “Mi afliccion
fue el lugar en donde encontré mi gozo”. No obstante, en la vida espiritual, nada ocurre automaticamente.
La alegria no nos ocurre porque si. Tenemos que elegir el gozo y seguir eligiéndolo todos los dias. Es una
eleccidn que se basa en saber que pertenecemos a Dios y que en Dios hemos encontrado nuestro refugio y
nuestra seguridad, y que nada, ni siquiera la muerte, puede quitarnos a Dios.

La eleccion

Puede sonar extrafio decir que la alegria es el resultado de nuestras elecciones. A menudo, imaginamos
que algunas personas tienen mas suerte que otras y que su gozo o su tristeza dependen de las circunstancias
de sus vidas, sobre la cual ellas no tienen el control. No obstante, tenemos la posibilidad de elegir, no tanto
en relacion con las circunstancias de nuestra vida, sino en relacion con la forma en que respondemos a estas
circunstancias. Dos personas pueden ser victimas del mismo accidente. Pero, para una de ellas, este accidente
se convierte en una fuente de resentimiento; y, para la otra, en una fuente de gratitud. Las circunstancias ex-
ternas son las mismas, pero la eleccion de la respuesta es completamente diferente. Algunas personas llegan
a amargarse a medida que van envejeciendo. Otras envejecen gozosamente. Esto no significa que la vida de
aquellos que se amargan haya sido mds dura que la vida de aquellos que viven con alegria. Significa que se
hicieron elecciones diferentes, elecciones interiores, elecciones del corazén. Es importante ser conscientes
de que, en cada momento de nuestra vida, tenemos la oportunidad de elegir la alegria. La vida tiene muchas
facetas. Siempre encontraremos partes alegres y lados tristes en la realidad que nos toca vivir. Y, en conse-
cuencia, tenemos siempre la posibilidad de elegir vivir el momento presente como causa de resentimiento
o como causa de alegria. Es en la eleccion en donde se asienta nuestra verdadera libertad; y, en ultima ins-
tancia, esa libertad es la libertad del amor. Una buena idea podria ser preguntarnos cémo desarrollamos
nuestra capacidad para elegir la alegria. Tal vez podriamos tomarnos un momento al final de cada dia y de-
cidir recordarlo —sea lo que fuera lo que haya ocurrido— como un dia por el cual estar agradecidos. Al
hacerlo, incrementaremos la capacidad de nuestro corazén para elegir la alegria. Y, a medida que nuestros
corazones se llenen de alegria, llegaremos a convertirnos, sin ningtn esfuerzo en particular, en una fuente
de alegria para los demds. . De la misma manera que la tristeza engendra tristeza, la alegria engendra alegria.

La alegria es la sefial infalible de la presencia de Dios.
-Pierre Teilhard de Chardin




Hablando del sol

La alegria es contagiosa, al igual que la tristeza. Tengo un amigo que irradia alegria, no porque su vida
sea facil, sino porque habitualmente reconoce la presencia de Dios en medio de todo sufrimiento humano,
sea el propio, sea el de los demds. Dondequiera que vaya, quienquiera que encuentre, €l puede ver y escuchar
algo hermoso, algo por lo cual estar agradecido. No niega la gran tristeza que lo rodea, ni tampoco estd
ciego o sordo ante la vista y el sonido agonizante de sus compaifieros, los seres humanos; pero su espiritu
gravita hacia la luz en la oscuridad, y hacia las oraciones en medio de los sollozos y la desesperacion. Sus
ojos son apacibles; su voz es suave. No hay sentimentalismo en él. Es realista, pero su profunda fe le permite
saber que la esperanza es mas real que la desesperacion, que la fe es mds real que la desconfianza, y que el
amor es mas real que el miedo. Es este realismo espiritual lo que lo hace un hombre tan lleno de gozo. Cada
vez que me encuentro con €l, me siento tentado a llamar su atencién en relacion con las guerras entre las
naciones, la hambruna entre los niflos, la corrupcién en la politica y el engafio entre la gente, tratando asi de
impresionarlo con el quebrantamiento final de la raza humana. Pero, cada vez que intento algo como esto,
¢l me mira con sus ojos gentiles y compasivos y dice: “Vi dos nifios compartiendo el pan entre ellos, y es-
cuché decir ‘gracias’ a una mujer, sonriendo, cuando alguien la cubri6 con una manta. Estas simples y pobres
personas me dieron una nueva fuerza para vivir mi vida”. El gozo de mi amigo es contagioso. Cuanto més
comparto con él, mds capto destellos del sol brillando a través de las nubes. Si, sé que hay un sol, aunque
los cielos estén cubiertos de nubes. Mientras mi amigo siempre hablaba del sol, yo seguia hablando de las
nubes; hasta que un dia me di cuenta de que era el propio sol el que me permitia ver las nubes.

El segundo fruto del Espiritu es la alegria. La alegria es un sentido permanente de
bienestar basado en la experiencia de una relacion consciente con Dios.
Thomas Keating, Frutos y Dones del Espiritu Santo, cap. 2

Prdctica

1. “Tenemos que elegir la alegria y seguir eligiéndola todos los dias.” ;Has apartado alguna vez un
tiempo de tu dia para “elegir la alegria”? Toma unos pocos minutos ahora para pensar lo que significa para
ti elegir la alegria y luego trata de hacer esto durante el resto del dia. ;Qué significa la alegria en tu vida
aqui y ahora, en el momento presente?

2. “Tal vez podriamos tomarnos un momento al final de cada dia y recordarlo —sea lo que fuera que
haya ocurrido— como un dia por el cual estar agradecidos”. Usando las palabras de Nouwen como guia,
deja un tiempo libre durante las siguientes siete noches, para reflexionar en cada dia, y visualizalo como
algo por lo cual estar agradecido. ;Como te ayuda esta perspectiva a ver las partes “tristes” de cada dia de
una forma diferente? Recuerda tu practica de la Oracion de Bienvenida cuando surjan emociones aflictivas.

3. El Padre Thomas nos recuerda que la alegria es uno de los frutos del Espiritu Santo y que proviene
de la experiencia de una relacion consciente con Dios. Eso es, precisamente, lo que cultivamos en nuestra
Oracion Centrante. Teilhard nos dice algo parecido: la alegria es una sefial, un fruto de la presencia de Dios.
Acércate a los breves textos de Teilhard y el Padre Thomas en el espiritu de Lectio Divina. Permanece atento
a una palabra o frase que atraiga tu atencion, quédate con ella, rimiala... ;Qué te dice? ;A qué te invita?
(Cémo respondes? Permanece en silencio, descansando en Dios.

10



Semana 5

dorprendidos por la Alegria

(Somos sorprendidos por la alegria o por la tristeza? El mundo en el que vivimos quiere sorprendernos
con la tristeza. Los periddicos nos informan continuamente sobre los accidentes de trdnsito, (las pandemias),
los asesinatos; los conflictos entre individuos, grupos y naciones; y la television llena nuestras mentes con
imdgenes de odio, violencia y destruccion. Nos decimos unos a otros: “;Escuchaste eso, viste €so..., no es
terrible, ;quién puede creerlo?”. Parece que realmente los poderes de la oscuridad quieren continuar sor-
prendiéndonos con el dolor humano. Pero estas sorpresas nos paralizan y nos seducen hacia una existencia
en donde nuestra principal preocupacién es la de sobrevivir en medio de un mar de tristezas. Al hacernos
pensar que somos sobrevivientes de un barco naufragado, aferrados ansiosamente a un trozo de madera a la
deriva, aceptamos poco a poco el rol de victimas condenadas por las crueles circunstancias de nuestras vidas.
El gran desafio de la fe es ser sorprendidos por la alegria. Recuerdo estar sentado a una mesa con amigos,
discutiendo la depresion econdmica del pais. Tirdbamos una y otra vez estadisticas que nos convencian cada
vez mds de que las cosas sélo podrian empeorar. Luego, de pronto, el hijo de cuatro afios de mis amigos
abrid la puerta, corrié hasta su padre, y dijo: “;Mira, papd, mira! {Encontré una pequefia gatita en el patio...
!'jMira! ;No es hermosa?”. Mientras mostraba la gatita a su padre, el nifio la apretaba contra su rostro. De
pronto, todo cambid. El nifio pequefio y su gatita se convirtieron en el centro de atencién. Hubo sonrisas,
apretones y muchas palabras tiernas. jFuimos sorprendidos por la alegria! Dios se convirtié en un nifio pe-
quefio en medio de un mundo violento. ;Nos dejamos sorprender por la alegria o seguimos diciendo “Qué
lindo y dulce, pero la realidad es diferente?”. ; Qué pasaria si el nifio nos revelara lo que es verdaderamente
real?

El dinero y el éxito no nos hacen alegres. En realidad, muchas personas ricas y exitosas son también
ansiosas, temerosas y, a menudo, bastante sombrias. En contraste, muchas otras personas que son muy pobres
se rien facilmente y muestran a menudo mucha alegria. La alegria y la risa son los dones que resultan de
vivir en la presencia de Dios, confiando en que no hay motivos para preocuparse por el mafana.

11



Siempre me ha impactado que las personas ricas tengan tanto dinero, mientras que los pobres tienen
tanto tiempo. Y, cuando hay mucho tiempo disponible, se puede celebrar la vida. No hay razén para idealizar
la pobreza, pero cuando veo los temores y las ansiedades de muchos de los que poseen todos los bienes que
el mundo tiene para ofrecer, puedo comprender las palabras de Jesus: “Qué dificil es para un rico entrar en
el reino de Dios”. El dinero y el éxito no son el problema; el problema es la ausencia de tiempo libre y
disponible, momento en que Dios puede ser encontrado en el presente, y la vida puede ser elevada en su
simple belleza y bondad...

Ser sorprendidos por la alegria es algo bien diferente del optimismo ingenuo. El optimismo es la actitud
que nos hace creer que las cosas estardn mejor mafana. Un optimista dice: “La guerra terminaré, tus heridas
serdn curadas, la depresion se ird, la epidemia se detendrd... Pronto todo estard mejor”. El optimista puede
tener o no razon, pero la tenga o no, no controla las circunstancias. La alegria no viene de predicciones
positivas sobre la situacion del mundo. No depende de las idas y vueltas de las circunstancias de nuestras
vidas. La alegria estd basada en el conocimiento espiritual de que, mientras que el mundo en el que vivimos
estd envuelto en la oscuridad, Dios ha vencido al mundo. Jests lo dice clara y audiblemente: “En el mundo
ustedes habran de sufrir, pero alégrense, yo he vencido al mundo”. Lo sorprendente no es que, de forma
inesperada, las cosas mejoren mds de lo esperado. No, la verdadera sorpresa es que la luz de Dios es mas
real que toda la oscuridad, que la verdad de Dios es mds poderosa que todas las mentiras humanas, que el
amor de Dios es mds fuerte que la muerte...

Existe una intima relacion entre el gozo y la esperanza. Mientras que el optimismo nos permite vivir
como si algun dia cercano las cosas fueran a mejorar para nosotros, la esperanza nos libera de la necesidad
de predecir el futuro y nos permite vivir en el presente, con la profunda confianza en que Dios nunca nos
dejara solos, sino que cumplira los deseos mas profundos de nuestro corazon. La alegria, desde esta pers-
pectiva, es el fruto de la esperanza. Cuando confio profundamente en que hoy Dios estd verdaderamente
conmigo y me mantiene a salvo en un abrazo divino, guiando cada uno de mis pasos, puedo dejar ir mi an-
siosa necesidad de saber como serd mafiana, o qué ocurrira el préximo mes o el préximo afio. En cambio,
puedo estar plenamente donde estoy y prestar atencion a los muchos signos del amor de Dios en mi interior
y a mi alrededor...

Cuando confiemos profundamente en que hoy es el dia del Sefior y en que mafiana estéd oculto y seguro
en el amor de Dios, nuestros rostros podréan relajarse, y podremos devolverle la sonrisa a Aquel que nos
sonrie a nosotros.

La alegria es la sefial de la liberacion del falso yo y la creciente consciencia del verdadero
yo. De la alegria fluye la libertad de aceptar el momento presente y su contenido sin tratar
de cambiarlo. La felicidad puede ser descrita como la plenitud del gozo. Es la sensacion
permanente de ser amado por Dios y de estar permanentemente establecido en su
presencia.

-Thomas Keating, Frutos y Dones del Espiritu Santo, cap. 2

Prdctica

1. “La esperanza nos libera de la necesidad de predecir el futuro y nos permite vivir en el presente.” A
menudo hablamos de la “esperanza” en términos de cosas especificas que queremos que ocurran: “Espero
tener un aumento en mi salario”, “Espero que mi tia se recupere de su enfermedad”. ;De qué manera esta
clase de esperanza es diferente de la que describe Nouwen? ;De qué forma la verdadera esperanza nos trans-
forma para poder vivir en el presente, aqui y ahora?

12



2. Reflexiona acerca de tu experiencia de gradual transformacién y conversion por la pura gracia de
Dios. ;De qué forma concreta algin pequefio “dejar ir” de tu falso yo ha aumentado tu alegria? Agradece
al Sefior esa gracia. Reflexiona, en el corazon y en espiritu de oracidn, acerca de las palabras del Padre
Thomas en este envio.

3. Lectio Divina. Practica la Lectio con el siguiente pasaje del evangelio de San Juan: “Les digo todo
esto para que encuentren paz en su unién conmigo. En el mundo, ustedes habran de sufrir, pero alégrense,
yo he vencido al mundo.” (Juan 16: 33) Dediquen algtn tiempo de silencio a este texto. ;Qué palabra o
frase los atrae? ; Qué les dice en el corazon sobre su camino espiritual ahora? ; Qué respuesta podemos ofre-
cer a lo recibido? Descansa en la Palabra de Dios.

13



Semana 6

[1I. Sufrimiento

Abrazar el dolor

En el mundo a nuestro alrededor, se hace una distincion radical entre la alegria y la tristeza. La gente
tiende a decir: “Cuando estds contento, no puedes estar triste, y cuando estds triste, no puedes estar contento”.
En realidad, nuestra sociedad contempordnea hace todo lo posible para mantener separadas la tristeza y la
alegria. La tristeza y el dolor deben mantenerse afuera a cualquier costo, porque son los opuestos de la
alegria y de la felicidad que deseamos. La muerte, la enfermedad, el quebrantamiento humano... todos
deben permanecer ocultados de nuestra vista, porque nos apartan de la felicidad por la que luchamos. Son
obstrucciones en nuestro camino hacia la meta de nuestra vida. La visién ofrecida por Jests se ubica en
agudo contraste con esta vision mundana. Jesus nos muestra, tanto en sus ensefianzas como en su vida, que
la verdadera alegria se esconde a menudo en medio de nuestra tristeza, y que la danza de la vida encuentra
sus comienzos en la afliccién. El nos dice: “A no ser que el grano de trigo muera, no podra dar fruto... A
menos que perdamos nuestras vidas, no podremos encontrarlas. A menos que el Hijo del Hombre muera, no
podrd enviarnos el Espiritu”. A dos de sus discipulos, que estaban abatidos luego de su muerte, les dice:
“iUstedes, tontos, tan lentos para creer todo lo que han dicho los profetas! ;No fue necesario que Cristo
sufriera para poder entrar en su gloria?”. Aqui se nos revela una forma completamente distinta de vivir. Es
la forma en la que el dolor puede ser abrazado, no por un deseo de sufrir, sino sabiendo que algo nuevo
nacerd a partir del dolor. Jesus llama a nuestros dolores “dolores de parto”. Dice: “Una mujer, cuando nace
su hijo, sufre porque ha llegado su tiempo; pero, cuando ha nacido el nifio, olvida el sufrimiento, por la ale-
gria de que un ser humano ha nacido en el mundo” (Juan 16, 21). La cruz se ha convertido en el simbolo
mds poderoso de esta nueva vision. La cruz es un simbolo de muerte y de vida, de sufrimiento y de gozo,
de derrota y de victoria. La cruz nos muestra el camino...

Nosotros, los seres humanos, sufrimos mucho. Mucho de nuestro profundo sufrimiento —casi todo—
proviene de nuestras relaciones con aquellos que nos aman. Estoy constantemente consciente de que mi
agonia profunda y mi angustia no provienen de los acontecimientos terribles que leo en los diarios o que
veo por television, sino de las relaciones con las personas con las que comparto mi vida. Los hombres y las
mujeres que me quieren y que estan cerca de mi son, al mismo tiempo, los que me hieren. A medida que en-
vejecemos, descubrimos a menudo que no siempre fuimos bien amados. Aquellos que nos amaron, a menudo,
nos usaron también. Aquellos que cuidaron de nosotros muchas veces nos tuvieron envidia. Aquellos que
nos dieron mucho, por momentos, nos pidieron mucho a cambio. Aquellos que nos protegieron también
quisieron poseernos en momentos criticos. A menudo, sentimos la necesidad de explicarnos como y por qué
hemos sido heridos, y frecuentemente llegamos al atemorizante descubrimiento de que el amor que recibimos
no fue ni tan puro ni tan simple como habiamos pensado. Es importante resolver estas cosas, especialmente
cuando nos sentimos paralizados por el miedo, por la ansiedad y por urgencias oscuras que no compren-
demos. Pero comprender nuestras heridas no es suficiente. Finalmente, debemos encontrar la libertad de
pasar por encima de nuestras heridas y tener el coraje de perdonar a aquellos que nos han lastimado. El ver-
dadero peligro es quedarnos atascados en el enojo y el resentimiento, comenzando a vivir como “el herido”,
siempre quejandonos porque la vida “no es justa”. Jesus vino a salvarnos de estas protestas autodestructivas.
Nos dice: “Abandonen sus quejas, perdonen a aquellos que los aman pobremente, pasen por encima de sus
sentimientos de ser rechazados, y tengan el coraje de confiar en que no caerdn en un abismo de la nada, sino
en el abrazo seguro de Dios, cuyo amor sanard todas las heridas...”

Cuanto mas pienso en el sufrimiento humano de nuestro mundo y cuanto mas deseo ofrecer una res-
puesta sanadora, mas me doy cuenta de cudn crucial es no permitir que sentimientos de culpa e impotencia
me paralicen. Es mas importante que nunca permanecer muy fiel a mi vocacion de hacer bien las pocas
cosas que estoy llamado a hacer y sostenerme en la alegria y la paz que esto me trae. Debo resistir la tentacion
de permitir que fuerzas de la oscuridad me empujen hacia la desesperacion y me conviertan en uno mas de
sus muchas victimas. Debo mantener mis ojos fijos en Jesus y en aquellos que lo siguieron, y confiar en
que sabré como vivir mi mision para que sea un signo de esperanza en este mundo.

14



La oracién contemplativa empieza modestamente, pero en cuanto empieza a alcanzar cierta
intensidad, nos abre al inconsciente. Los recuerdos dolorosos que hemos olvidado o reprimido
empiezan a venir a la consciencia, asi como las emociones primarias que sentimos en la infancia y de
las que hemos estado buscando compensacion. ( Cémo debemos manejar las emociones dolorosas?
Enfrentdndolas, sintiéndolas... En la oracion contemplativa, la paz que experimentamos es tan
profunda que permite a las defensas interiores relajarse y el cuerpo, con su gran capacidad para la
salud, dice: “Liberémonos de esos blogueos emocionales de una vez por todas.”

-Thomas Keating, La Condicion Humana, pp. 26-27

Q0000000000000 0

Prdctica

1. “La cruz es un simbolo de muerte y de vida, de sufrimiento y de gozo, de derrota y de victoria. La
cruz nos muestra el camino.” Describe, con tus propias palabras, de qué manera alguna gran la cruz en tu
vida ha sido, al mismo tiempo, fuente de vida y de gozo. S€ especifico y agradecido.

2. Gran parte de la enseflanza del Padre Thomas Keating gira alrededor de lo que €1 llama ““la Terapia
Divina,” la curacion de las multiples heridas a las que se refiere Henri Nouwen en este texto. Como la mayor
parte de ellas son inconscientes, es necesario que el Espiritu Santo, mediante la practica del silencio, nos
vaya revelando lo que estd oculto en el inconsciente. De ese modo, poco a poco vamos siendo sanados.
Siéntate todos los dias, dos veces al dia, a practicar tu Oracion Centrante. Permite que el Espiritu te sane
poco a poco. Consiente a la presencia y la accién del Espiritu Santo.

3. Practica la Oracién del Perdon, que aqui acompafiamos:

15



Oracion
del
Perdon

Por Mary Mrozowski, adaptada por Gail Fitzpatrick-Hopler.

Comienza con un periodo de Oracion Centrante. Después, pasa unos minutos en silencio. Cierra
los ojos y suavemente centra tu atencion en el cuerpo; revisa el cuerpo con tu ojo interior y relaja
cada parte del cuerpo. Reposa en el drea del pecho cerca del corazon. Respira. Enfocate en el
corazon y permite que se abra. Inhala la luz del Espiritu Divino en el corazon. Abrete. Permite que
la sensacion de relajacion invada todo tu cuerpo.... Suavemente permite que el Espiritu Santo te
guie por un pasadizo lleno de luz, calor y bienvenida. Pidele al Espiritu Santo que traiga espon-
taneamente al corazon a alguna persona, viva o difunta, a la que necesites perdonar. (Si eso no te
es posible, pidele al Espiritu Santo que te ayude a escoger una persona a la que deseas perdonar.)
Permanece dispuesto a aceptar a cualquiera que aparezca en tu lugar sagrado. Saluda a la persona
por su nombre. Comparte con esa persona cudl fue tu experiencia de relacion con él/ella. Comparte
con esa persona, interiormente, como te ha herido, ofendido o traumatizado. Sé especifico. Per-
mitete a ti mismo compartir tu dolor con esa persona. Reldjate durante este proceso y permanece
abierto. Cuando sientas que estds listo, dile a esa persona que la perdonas. Suavemente dile “Te
perdono. Te perdono. Te perdono.” Repitelo cudntas veces sea necesario hasta que te sientas listo
para continuar el proceso. Ahora, pregiintale a la persona como la has ofendido, traumatizado o
herido. Esperay escucha. Permanece abierto al proceso. Cuando sientas que estds listo, suavemente
di: “Perdoname, perdoname, perdoname” Repitelo cudntas veces sea necesario, hasta que sientas
que has completado el proceso por el momento. Observa tus pensamientos, sentimientos y emo-
ciones. Simplemente hazte presente a ellos. Permitele a la persona que se retire de tu lugar sagrado
y seguro e invitala a regresar en otro momento si fuese necesario. Descansa en el Espiritu. Per-
manece en silencio todo el tiempo que desees. Prepdrate para dejar tu lugar sagrado. Sal del lugar
sagrado.... por la puerta de entrada al pasaje... arraigada a tu cuerpo. Cuando sientas que estds
listo, abre suavemente los ojos. Concluye con una breve oracion.

16



Semana 7

iv.Compasion

De la competencia a la compasion

Movilidad hacia abajo

Un concepto esencial a todas las grandes religiones es el de la “compasién”. Las sagradas escrituras de
los hindtes, de los budistas, de los musulmanes, de los judios y de los cristianos hablan de Dios como el
Dios de la compasion. En un mundo donde la competencia contintdia siendo la forma dominante de rela-
cionarse entre la gente, ya sea en la politica, los deportes o la economia, los verdaderos creyentes proclaman
la compasion, y no la competencia, como el camino de Dios. ;De qué manera podemos hacer de la com-
pasion el centro de nuestras vidas? Como seres humanos inseguros, ansiosos, vulnerables y mortales—
siempre involucrados, de alguna manera y en algin lugar, en la lucha por sobrevivir— la competencia parece
ofrecernos una gran dosis de satisfaccion. En las Olimpiadas, al igual que en la carrera presidencial norte
americana, ganar es evidentemente lo mas deseado y lo mds admirado. No obstante, Jesus dice: “Sean com-
pasivos como su Padre celestial es compasivo”; y, a lo largo de los siglos, todos los grandes guias espirituales
se han hecho eco de estas palabras. La compasiéon —que significa literalmente “sufrir con” — es el camino
a la verdad de que somos més auténticamente nosotros mismos, no cuando nos diferenciamos de los demas,
sino cuando somos “con los demds”. Entonces, en realidad, la principal cuestion espiritual no es “;En qué
nos diferenciamos?”, sino “;Qué tenemos en comun?”. No es “destacarnos” sino “servir” lo que nos hace
mads humanos. No se trata de demostrar que somos mejores que los demds, sino el confesar ser s6lo como
los demads, lo que nos conduce a la sanacién y a la reconciliacién. La compasion, estar con los otros cuando
y donde sufren, y entrar voluntariamente en una amistad con los débiles, es el camino que Dios nos sefiala
hacia la justicia y la paz entre las personas. ;Es esto posible? Si, lo es, pero s6lo si nos animamos a vivir
con la fuerte conviccidn de no tener que competir por amor, ya que el amor se nos es entrega libremente por
Aquel que nos llama a la compasion.

Jestis nos muestra el camino de la compasidn, no sé6lo por lo que dice, sino también por cdmo vive.
Jesus habla y vive como el Amado Hijo de Dios. Uno de los acontecimientos principales de la vida de Jesus
estd relatado por Mateo: “Cuando Jesus fue bautizado, sali6 de las aguas y, de pronto, los cielos se abrieron
y vio al Espiritu de Dios descendiendo como una paloma, bajando sobre él. Y de pronto se escuchd una voz
desde el cielo, “Este es mi Hijo, el Amado; mi complacencia descansa en éI’” (Mateo 3, 16-17). Este acon-
tecimiento revela la verdadera identidad de Jesus. Jesus es el Amado de Dios. Esta verdad espiritual guiara
todos sus pensamientos, sus palabras y sus acciones. Es la roca sobre la cual se construird su ministerio
compasivo. Esto se hace muy obvio cuando se nos dice que el mismo Espiritu que descendi6 sobre €l cuando
salié de las aguas, fue el que lo condujo al desierto para que fuera tentado. Alli, el “Tentador” llegé a €l
pidiéndole que probase ser digno de ser amado. El “Tentador” le dijo: “Haz algo ttil, como convertir las
piedras en pan. Haz algo sensacional, como arrojarte desde una elevada torre. Haz algo que te otorgue poder,
como homenajearme”. Estas tentaciones fueron las tres formas de seducir a Jesus para que compitiera por
amor. El mundo del “Tentador” es precisamente ese mundo en donde la gente compite por amor, llevando
a cabo cosas utiles, sensacionales, como forma de ganar medallas que les procuren afecto y admiracion.
Jests, no obstante, es muy claro en su respuesta: ““Yo no tengo que probar que soy digno de ser amado. Yo
soy el Amado de Dios, en quien descansa el favor de Dios”. Fue la victoria sobre el “Tentador” lo que liberd
a Jesus para elegir la vida compasiva.

17



jLa vida compasiva es la vida de la movilidad hacia abajo! En una sociedad en donde la movilidad hacia
arriba es la norma, la movilidad hacia abajo no sélo es desestimada, sino que también es considerada poco
inteligente, poco saludable, o categdéricamente estipida. ;Quién puede elegir libremente un trabajo mal pago,
cuando se le ofrece un trabajo bien remunerado? ;Quién elegira la pobreza, cuando la riqueza esta al alcance
de la mano? ;Quién va a elegir un lugar oculto cuando existe un lugar a la luz del dia? ;Quién elegiré estar
con una persona en gran necesidad, cuando muchas personas podrian ser ayudadas durante el mismo tiempo?
(Quién elegird retirarse a un lugar de soledad y oracion, cuando hay tantas demandas urgentes que nos llegan
de todas partes? Durante toda mi vida, he estado rodeado de estimulos bien intencionados para ir “maés
arriba”, y el argumento mads utilizado siempre fue: “Puedes hacer tanto bien alli, para tanta gente”. Pero
estas voces que me llaman hacia una movilidad hacia arriba estdn completamente ausentes del Evangelio.
Jests dice: “Cualquiera que ame su vida la pierde; cualquiera que odie su vida en este mundo la guardara
para la vida eterna” (Juan 12, 25). También dice: “A no ser que sean como nifios, nunca entrardn en el reino
de los cielos” (Mateo 18, 3). Finalmente dice: “Ustedes saben que los jefes de las naciones las dominan
como sefiores absolutos y los grandes las oprimen con su poder. No ha de ser asi entre ustedes, sino que el
que quiera llegar a ser més grande entre ustedes, serd su servidor. Y el que quiera ser primero entre ustedes
serd el servidor de todos, de la misma manera que el Hijo del hombre no ha venido a ser servido sino a
servir y a dar su vida como rescate por muchos” (Mateo 20, 25-28). Esta es la forma de la movilidad hacia
abajo, el camino de descenso de Jests. Es el camino hacia el pobre, el sufriente, el marginal, los prisioneros,
los refugiados, los solitarios, los hambrientos, los moribundos, los torturados, los sin casa; hacia todos los
que piden compasion. ;Qué tienen ellos para ofrecer? No es el éxito, la popularidad o el poder, sino la alegria
y la paz de los hijos de Dios.

La prdctica de la Oracion Centrante profundiza nuestra consciencia de la unidad de toda la
creacion y nuestra compasion por toda la familia humana.
La Oracién Centrante nos inspira a incrementar constantemente nuestra consideracion de los demas,
especialmente de los pobres y los abandonados o explotados por las distintas culturas de descarte de
nuestra época. Somos invitados a hacer disponible el don de la Oracién Centrante a todos, en
particular a los necesitados y marginados. La Oracion Centrante también nos capacita para
responder a la Presencia Divina en toda la familia humana y en la creacién entera.

Thomas Keating, Principio Teoldgico 12, Visién de Extension Contemplativa Internacional

(oo e e o]e e e olo]e e e 00

18



Prdctica

1. Lo mismo que Jesus es el Hijo Amado de Dios, nosotros somos las hijas e hijos amados de Dios. El
Padre Thomas insiste una y otra vez que la travesia espiritual consiste, en gran medida, en convencernos de
esta realidad y consentir a que Dios nos ame. No tenemos que luchar ni competir por ello. ;Lo sabes por ex-
periencia propia? Abrete, en tu periodo de Oracién Centrante, al torrente de amor divino, que no necesariamente
se experimenta emocionalmente, sino también en la oscuridad de la fe.

2. (Te encuentras a menudo tratando de probar que eres mejor que los demds? Nouwen pregunta:
“¢Como podemos hacer que la compasion sea el centro de nuestras vidas?”. Responde esto desde tu propia
vida. ;Qué te dice acerca de tu necesidad de afecto, aprobacion y estima?

3. La practica de la Oraciéon Centrante tiene una dimension eclesial. No nos mantiene encerrados en
nosotros mismos. Por el contrario, nos abre a toda la humanidad y a toda la creacién en compasion solidaria.
Medita, en espiritu de Lectio Divina, sobre este principio 12 de la Vision de Extension Contemplativa In-
ternacional. ;Cémo lo has experimentado? ;A qué te invita? ;Cémo te desafia? Reflexiona en un gran es-
piritu de compasién hacia ti mismo y tu propia debilidad.

19



Semana 8

Iv. Compasion

(contiuacion)

La movilidad hacia abajo, moverse hacia aquellos que sufren y compartir su dolor, puede parecernos
cercano a lo masoquista y lo mérbido. ;Qué alegria puede haber en la solidaridad con los pobres, los en-
fermos y los moribundos? ;Qué gozo puede haber en la compasion? Personas como Francisco de Asis,
Charles de Foucauld, Mahatma Gandhi, Albert Schweitzer, (la Madre Teresa), Dorothy Day, y muchos otros,
estuvieron lejos de ser masoquistas o mérbidos. Todos ellos irradiaban alegria. Esta, obviamente, es una
alegria mayormente desconocida para nuestro mundo. Si nos movemos por lo que nos dicen los medios de
comunicacion, el gozo deberia provenir del éxito, de la popularidad y del poder; aunque sabemos que aque-
llos que cuentan con estas cosas son, a menudo, duros de corazdn y hasta depresivos. La alegria que trae la
compasion es uno de los secretos mejor guardados de la humanidad. Es un secreto conocido por unas pocas
personas, un secreto que debe ser redescubierto una y otra vez...

Seria muy penoso tener que pensar en la vida compasiva como una vida de heroica autonegacion. La
compasion, como un movimiento descendente hacia la solidaridad, en lugar de un movimiento ascendente
hacia la popularidad, no necesita de gestos heroicos ni de un giro sensacional. En realidad, la vida compasiva
se encuentra mayormente oculta, en lo ordinario de la vida de todos los dias. Aun las vidas de aquellos a los
que miramos como ejemplos de compasién nos sefialan que el camino de descenso hacia el pobre fue prac-
ticado, en primer lugar, a través de pequefios gestos en la vida de todos los dias. La cuestion que verdadera-
mente importa no es si imitaremos a la Madre Teresa, sino si estamos abiertos a los muchos pequefios
sufrimientos de aquellos con los que compartimos nuestra vida. ;Estamos dispuestos a pasar tiempo con
los que no estimulan nuestra curiosidad? ;Escuchamos a los que, desde un principio, no nos atraen?
(Podemos ser compasivos con aquellos cuyo sufrimiento permanece oculto de los ojos del mundo? Existe
mucho sufrimiento oculto: el sufrimiento del adolescente que no se siente seguro; el sufrimiento del esposo
y la esposa que sienten que ya no queda amor entre ellos; el sufrimiento del rico ejecutivo que piensa que
la gente estd mds interesada en su dinero que en él; el sufrimiento del hombre o la mujer gay que se siente
aislado de la familia y los amigos; el sufrimiento de innumerables personas que carecen de amigos que los
cuiden, o de un trabajo satisfactorio, de un hogar pacifico, de un vecindario seguro; el sufrimiento de
millones que se sienten solos y se preguntan si la vida tiene sentido.

Cuando finalmente miremos hacia abajo, en lugar de hacia arriba en la escalera de la vida, veremos el
dolor de la gente en todos lados, y sentiremos el llamado a la compasién en todo lugar. La verdadera com-
pasién siempre comienza justo donde estamos. La compasion es algo diferente de la lastima. La lastima
sugiere distancia, y hasta una cierta condescendencia... La compasién significa acercarnos al que sufre.
Pero podemos acercarnos a otra persona solo cuando tengamos la voluntad de hacernos nosotros mismos
vulnerables. Una persona compasiva dice: “Soy tu hermano, soy tu hermana, soy humano, fragil y mortal,
igual que ti. No me escandalizo por tus ldgrimas, ni me asusto por tu dolor. Yo también he llorado. Yo tam-
bién he sentido dolor”. Podemos estar con el otro s6lo cuando el otro deje de ser “el otro” y se haga uno con
Nosotros.

Quizas ésta sea la razon principal por la que algunas veces sentimos que es mas facil para nosotros
mostrar pena en vez de compasion. La persona sufriente nos llama a ser conscientes de nuestro propio
sufrimiento. ;Como puedo responder a la soledad de alguien, a menos que entre en contacto con mi propia
experiencia de soledad? ; Como puedo estar cerca de personas discapacitadas cuando me niego a reconocer
mis propias discapacidades? ;Como puedo estar con los pobres cuando me resisto a confesar mi propia po-
breza? Cuando reflexiono sobre mi propia vida, me doy cuenta de que los momentos de mayor confort y
consuelo fueron aquellos en los que alguien dijo: “No puedo quitarte el dolor, no puedo ofrecer una solucion
a tu problema, pero puedo prometerte que no te dejaré solo y te sostendré tanto tiempo y tan bien como
pueda”. Hay mucho sufrimiento y dolor en nuestras vidas, pero es una verdadera bendicion no tener que
vivir nuestra pena y nuestro dolor en soledad. Ese es el don de la compasién.

20



7

Jesus nos ha dado un nuevo mandamiento que es: “amense los unos a los otros como yo
los he amado” (Juan 14:34). Esta forma de amar es mucho mads exigente. No es
simplemente un movimiento abstracto de fe. Es aceptar a los otros desde nuestra
individualidad, nuestras testarudeces, las cosas que nos sacan de quicio, lo que nos
parece fisica o emocionalmente repulsivo en los demds. Aceptamos a las otras personas
tal y como son porque Cristo nos ha aceptado tal y como somos—con nuestra larga lista
de limitaciones, faltas, pecados e impedimentos. El amor incondicional que el Espiritu
Santo ha derramado en nuestro corazon continda mostrandonos amor, pase lo que
pase...

Thomas Keating, Frutos y Dones del Espiritu Santo, cap. 2

Prdctica

1. “La verdadera compasion siempre comienza justo donde estamos.” Reflexiona sobre la gente que
conoces que esta sufriendo “justo donde estds”. ;Cémo podrias dedicarle algtin tiempo y atencion, aceptando
la “movilidad hacia abajo” en tu vida?

2. “Enrealidad, la vida compasiva se encuentra mayormente oculta, en lo ordinario de la vida de todos
los dias. Aun las vidas de aquellos a los que miramos como ejemplos de compasion nos sefialan que el
camino de descenso hacia el pobre fue practicado, en primer lugar, a través de pequefios gestos en la vida
de todos los dias. Durante esta semana, trata de permanecer atento a las personas con las que te relacionas
en tu vida ordinaria. ; Qué pequefo gesto de amor y compasion puedes ofrecerles en el curso de tu dia?

3. Lee el parrafo del Padre Thomas Keating que aparece aqui en el espiritu de la Lectio Divina. ; Qué
palabra o frase capta tu atencién? ;Qué te dice? ;A qué te invita? ;Como te desafia? Responde a lo que
hayas recibido con una oracién espontdnea y permanece luego en completo silencio por unos minutos, sa-
boreando la palabra en tu corazén.

4. ;Qué te dice la siguiente imagen acerca de la compasioén?




Semana 9
Familia
Dejar al padre y a la madre

Durante casi toda mi vida, he dado una interpretacion bastante literal a las palabras de Jesus: “Deja a tu
padre y a tu madre, hermanos y hermanas, por amor a mi nombre”. Pensaba en estas palabras como un lla-
mado a apartarnos de la propia familia para contraer matrimonio, ingresar en un monasterio o convento, o
viajar a un pais lejano para desarrollar un trabajo misionero. Aunque ain me siento inclinado e inspirado
por aquellos que hacen semejante movimiento en el nombre de Jesus, estoy descubriendo, a medida que
avanzo en afios, que hay una interpretacién mas profunda para este “abandonar”. Ultimamente, he tomado
conciencia de cuanto nuestra vida emocional es influenciada por nuestra relacion con nuestros padres, her-
manos y hermanas. Muy a menudo, esta influencia es tan fuerte que, atin como adultos que hace tiempo
hemos dejado a nuestros padres, permanecemos emocionalmente ligados a ellos. So6lo recientemente me di
cuenta de que todavia queria cambiar a mi padre, esperando que pudiera darme la clase de atencion que yo
deseaba. También recientemente, he visto como la vida interior de muchos de mis amigos todavia esta domi-
nada por sentimientos de enojo, resentimiento o desilusion, que surgen, a su vez, de sus relaciones familiares.
Aunque no hayan visto a sus padres por un tiempo largo, y aun si sus padres han muerto, todavia no han de-
jado su casa verdaderamente.

Todo esto es muy real para los que han tomado conciencia de que fueron victimas de abuso infantil.
Este descubrimiento puede traer de vuelta, y de improviso, la situacion hogarefia a la mente y al corazén de
una manera terriblemente dolorosa. En este contexto, el llamado de Jests a abandonar al padre y a la madre,
a los hermanos y las hermanas, recibe un significado completamente nuevo. ; Tenemos la posibilidad y la vo-
luntad de desengancharnos de los lazos emocionales restrictivos que nos impiden seguir nuestra vocacion mas
profunda? Esta es una pregunta con profundas implicaciones para nuestro bienestar emocional y espiritual.

Abandonar al padre, a la madre, a los hermanos y las hermanas, por amor a Jesus, es una tarea de toda una
vida. S6lo gradualmente nos daremos cuenta de la forma en que nos seguimos colgando de las experiencias tanto
negativas como positivas de nuestra juventud, y cuén dificil es dejar todo de lado y sostenernos por nosotros
mismos. Dejar el “hogar”, haya sido éste un buen hogar o un mal hogar, es uno de los desafios espirituales
mads grandes de nuestra vida. Luego de veinte anos de haber dejado a mi familia y mi pais, fui completamente
consciente de que aun trataba de vivir a la altura de las expectativas de mi padre y de mi madre. En realidad,
quedé impactado cuando descubri que muchos de mis hébitos de trabajo, decisiones de mi carrera y elec-
ciones de vida estaban aun profundamente motivados por mi deseo de complacer a mi familia. Todavia
queria ser el hijo o el hermano del que pudieran estar orgullosos. Cuando pude ver esto en mi mismo, también
comencé a verlo en la vida de muchos de mis amigos. Algunos de ellos, que ya tenian hijos adultos, todavia
sufrian el rechazo que habian experimentado de sus padres. Otros, que habian forjado impresionantes
carreras, y ganado muchos premios y recompensas, todavia tenian profundas esperanzas de que, algun dia,
su padre o su madre reconocerian sus dones. Otros, nuevamente, que sufrieron muchos desencantos en sus
relaciones personales o en su trabajo, todavia culpaban a sus padres por sus desgracias.

Cuanto més avanzamos en afios, podemos ver mds claramente las profundas raices de nuestras ataduras
con aquellos que fueron nuestros guias principales durante los afios formativos de nuestra vida. Jesus quiere
liberarnos, liberarnos de todo lo que nos impide seguir plenamente nuestra vocacion, liberarnos también de
cualquiera que pretenda impedirnos conocer completamente el amor incondicional de Dios. Para alcanzar
esa libertad, tenemos que “seguir dejando a nuestros padres, madres, hermanos y hermanas” y animarnos a
seguirlo... aun alli a donde no quisiéramos ir.

Dos de las formas mds importantes de dejar al padre, a la madre, al hermano y a la hermana son el
perdon y la gratitud. ; Podemos perdonar a nuestra familia por no habernos amado tanto como nos hubiera
gustado ser amados? ;Podemos perdonar a nuestros padres por haber sido muy exigentes, autoritarios, in-
diferentes, poco afectuosos, ausentes o simplemente més interesados en otras personas 0 cosas que en
nosotros? ;Podemos perdonar a nuestras madres por haber sido posesivas, escrupulosas, controladoras, pre-

22



ocupadas, adictas a la comida, al alcohol o las drogas, sobreocupadas, o simplemente mas preocupadas por
una carrera que por nosotros? ;Podemos perdonar a nuestros hermanos y nuestras hermanas por no haber
jugado con nosotros, por no haber compartido sus amigos con nosotros, por hablarnos desde arriba o por
habernos hecho sentir estipidos o inutiles?

Hay mucho que perdonar, no solamente porque nuestra familia no haya sido tan carifiosa como otras
familias, sino porque todo el amor que recibimos fue imperfecto y muy limitado. Nuestros padres también
han sido hijos de padres que no los amaron de una manera perfecta, y jhasta nuestros abuelos tuvieron padres
que no fueron ideales! Hay tanto para perdonar. Pero, si tenemos la voluntad de ver a nuestros propios
padres, abuelos y bisabuelos como personas similares a nosotros, con un deseo de amar, pero también con
muchas necesidades insatisfechas, tendremos la posibilidad de pasar por alto nuestro enojo, nuestros resen-
timientos, y hasta nuestro odio, y descubrir que su amor limitado es, no obstante, un amor real, un amor por
el que estar agradecidos.

(La caridad, el amor) nos estd siendo infundidos en el semillero de la oracidn
contemplativa. Todo en la sociedad contempordnea es contrario a ese movimiento. En
la vida diaria nos encontramos con los incesantes proyectos de personas con falsos yo
semejantes a los nuestros, que buscan simbolos de seguridad o supervivencia, poder y
control, o afecto y estima, en la cultura o en su medio social. Estas personas
manifiestan su identificacion excesiva con su grupo étnico, familiar, religioso y
nacional. Estas actitudes son restrictivas y limitantes, mientras que el movimiento del
Espiritu conduce a la libertad.

-Thomas Keating, Frutos y Dones del Espiritu Santo, cap. 2

Prdctica

1.“; Tenemos la posibilidad y la voluntad de desengancharnos de los lazos emocionales restrictivos que
nos impiden seguir nuestra vocacion mds profunda?”. ; De qué formas te restringen los recuerdos de algunos
miembros de tu familia? Al mismo tiempo, muchos otros miembros de tu familia seguramente te afirmaron,
sostuvieron y formaron. Agradece al Sefior por todo lo recibido y por la oportunidad de no rechazar nada,
sino de abrirte a Su gracia y su proceso de transformacion. Acude a tu recurso de la Oracion de Bienvenida
si te afloran emociones aflictivas.

2. “Dejar el ‘hogar’ es uno de los desafios espirituales mas grandes de nuestra vida”. ; De qué manera
podrias comenzar positivamente a “dejar tu hogar” mds completamente? Los mecanismos emocionales es-
tablecidos en la infancia son, en gran medida, inconscientes. ; Como te ayuda tu practica diaria de Oracion

b
Centrante a hacerte reconocer y sanar esas heridas? Abrete y consiente a la Terapia Divina renovando tu fi-
delidad a la practica. Todos los dias, dos veces al dia. Practicar, practicar, practicar.

3. Practica la Oracidén del Perdon, que les hicimos llegar en un envio anterior, con algin miembro de la
familia que sea particularmente dificil para ti.

4. Reflexiona con calma en el parrafo del Padre Thomas que aqui ofrecemos. ;Qué palabra o frase te
toca? ;Qué te cuestiona? ;Como respondes? ;A qué te invita? Confia en el poder sanador del silencio.




Semana 10

Familia, con

Ser perdonados

Muchos de nosotros no sélo tenemos padres, sino que también somos padres. Esta simple verdad es
bastante aleccionadora, jporque no es extrafio que nuestros propios hijos pasen una gran cantidad de tiempo
hablando con sus amigos, consejeros, psiquiatras y sacerdotes sobre nosotros! ;Y hemos tratado tan dura-
mente de no cometer los mismos errores que cometieron nuestros padres...! No obstante, es muy posible
que, al ser mds tolerantes que nuestros padres y nuestras madres, jnuestros hijos puedan quejarse porque no
hemos sido lo suficientemente estrictos! Y no es ilusorio pensar que, mientras nos asegurdbamos de que
nuestros hijos fueran libres para elegir su propio estilo de vida, religién o carrera, jpuedan pensar que, en
realidad, somos personas de cardcter débil, incapaces de animarnos a marcar direcciones concretas! Lo
tragico de nuestras vidas es que, mientras sufrimos por nuestras heridas infringidas por aquellos que nos
aman, no podemos evitar herir a aquellos que queremos amar.

Mucho deseamos amar bien, cuidar bien, comprender bien...; pero, seguramente, antes de nuestra vejez,
alguien nos dird: “No estuviste alli para mi cuanto mas te necesitaba; no te import6 lo que estaba haciendo
o pensando; no me comprendiste ni trataste de entenderme”. Y, al oir estas aseveraciones, y al sentir la critica
de los que mas amamos, llegamos a la dolorosa realidad de que, de la misma manera que tuvimos que dejar
a nuestros padres y madres, a nuestros hermanos y hermanas, ellos también tendran que dejarnos para en-
contrar su propia libertad. Es muy doloroso ver que aquellos por los que hemos dado nuestra vida nos aban-
donan, a menudo en direcciones que nos llenan de temor. En este punto, somos llamados a creer
profundamente en que toda paternidad y toda maternidad vienen de Dios. S6lo Dios es el padre y la madre
que puede amarnos como nosotros necesitamos y queremos ser amados. Esta creencia, cuando es sentida
fuertemente, puede liberarnos, no sélo para perdonar a nuestros padres, sino también para permitir que nues-
tros hijos nos perdonen.

iSer padre es como ser un buen anfitrién para un extrafio! Mientras pensemos que nuestros hijos son
como nosotros, nos seguiremos sorprendiendo continuamente por lo diferentes que son. A veces, nos ale-
gramos por su inteligencia, sus dones artisticos o sus proezas atléticas, o nos entristecemos por su lentitud
en aprender, su falta de coordinacidn o sus extrafios intereses. De muchas maneras, no conocemos a nuestros
hijos. No creamos a nuestros propios hijos, ni tampoco los poseemos. Esta es una buena noticia. No nece-
sitamos culparnos por todos sus problemas, ni tampoco deberiamos reclamar sus éxitos para nosotros.

Los hijos son dones de Dios. Nos son entregados de manera que podamos ofrecerles un lugar amoroso
y seguro para crecer hacia la libertad interior y exterior. Son como extrafios que piden hospitalidad, se hacen
buenos amigos, y luego se van nuevamente, para continuar su camino. Ellos traen inmensa alegria e inmensa
tristeza, precisamente porque son dones. Y un buen regalo, como reza el proverbio, es “doblemente entre-
gado”. El don que recibimos lo tenemos que entregar nuevamente. Cuando nuestro hijo nos deja para ir a
estudiar, para buscar trabajo, para casarse, para unirse a una comunidad, o simplemente para independizarse,
la tristeza y la alegria se tocan. Porque es en ese momento cuando sentimos profundamente que “nuestro”
hijo no es realmente “nuestro”, sino que nos ha sido entregado para convertirse en un verdadero don para
los demas. Es tan dificil darles la libertad a nuestros hijos, especialmente en este mundo tan violento y ex-
plosivo. Queremos protegerlos de todos los posibles peligros. Pero no podemos hacerlo. No nos pertenecen.
Les pertenecen a Dios, y uno de los mayores actos de confianza en Dios es permitir que nuestros hijos hagan
sus propias elecciones y encuentren su propio camino.

Nuestro dolor mds profundo proviene de nuestra imposibilidad de ayudar a los demds, especialmente a
aquellos que amamos mucho... La gente dice a menudo: “No te preocupes, las cosas saldrdn bien”. Pero
si, nos preocupamos, y no podemos dejar de preocuparnos s6lo porque alguien nos lo diga. Una de las cosas
dolorosas de la vida es que nos preocupamos mucho por nuestros hijos, nuestros amigos, nuestra esposa,
nuestro trabajo, nuestro futuro, nuestra familia, nuestro pafs, nuestro mundo, y por un sinfin de cosas més.

24



Conocemos la respuesta a la pregunta de Jesus: “Por lo demas, ;quién de ustedes puede, por mas que se
preocupe, afadir una sola hora a la medida de su vida?” (Mateo 6,27). Sabemos que nuestras preocupaciones
no nos ayudan, ni tampoco resuelven ninguno de nuestros problemas. No obstante, nos preocupamos mucho
y, por lo tanto, sufrimos mucho. Deseariamos poder dejar de preocuparnos, pero no sabemos como hacerlo.
Aunque nos damos cuenta de que mafiana habremos olvidado lo que nos preocupa tanto hoy, todavia nos
parece imposible desconectar nuestras mentes ansiosas...

Entonces, la verdadera pregunta es: ;podemos hacer algo para preocuparnos menos y estar mas en paz?
Si es verdad que no podemos cambiar nada preocupandonos, ;cémo podemos, entonces, entrenar nuestro
corazén y nuestra mente para no perder tiempo y energia con cavilaciones ansiosas que nos hacen dar vueltas
y vueltas en nuestro interior? Jesus dice: “Pongan el corazén en el Reino de Dios en primer lugar”. Esto nos
da una pista hacia la direccidn correcta

(Durante el periodo de Oracién Centrante) Deja que los pensamientos lleguen y déjalos que se

vayan. No te molestes ni tengas expectativas...Esperar por Dios sin irte, dedicar el tiempo usual a la

oracion y tolerar lo que va ocurriendo en la imaginacion son las practicas mas efectivas para

adquirir la verdadera devocion. Su observancia te conducird a un completo cambio de corazon.
-Thomas Keating, Mente Abierta, Corazén Abierto, cap. 4

Prdctica

1. “Muchos de nosotros no s6lo tenemos padres, sino que también somos padres”. Si eres un padre, o
una madre o un cuidador de nifios, ;de qué manera criar nifios te ha dado una perspectiva en cuanto a los
desafios que tus propios padres tuvieron que enfrentar para criarte a ti? ;Te ha permitido la experiencia
sentir mds compasion por algunos de sus errores? Dedica los dos minutos que siguen a tu periodo de oracién
centrante a recordarlos con compasion y rodearlos de perdon, si fuese necesario.

2. (Cuando fue la ultima vez que viste a alguien cercano a ti al borde de tomar una pobre decision, que
probablemente le causaria una gran pena? Tras un intento inicial de consejo que no result6 bien aceptado,
(pudiste permitirle sufrir o caer sin juzgarlo y sin intervenir? ;Como podrias hacer esto en el futuro? Re-
cuerda que Dios ama a tus hijos mucho mds de lo que ti eres capaz de amarlos. Confia en la misericordia
de Dios.

3. Observa tu respiracion como una forma de regresar al momento presente. Nadie respira ni en el
pasado ni en el futuro, solamente en el presente. Cuando te asalten las preocupaciones, simplemente nota
que estds respirando. No trates de enfocarte o concentrarte en la respiracion. Simplemente observa que estas
respirando, vuelve al ahora y suelta tus preocupaciones con cada exhalacion.

4. Practica la Lectio Divina con este breve versiculo del evangelio de San Mateo: “Por lo demas, ;quién
de ustedes puede, por mas que se preocupe, anadir una sola hora a la medida de su vida?” (Mateo 6, 27).

25



Semana 11

Relaciones
La complejidad de la intimidad

iAmar es una dificil tarea! En nuestra sociedad, se canta, se escribe y se habla sobre el amor como un
hermoso ideal que todos deseamos. Pero, mientras Madonna canta sus canciones de amor, y una pelicula
atrds de otra nos permiten presenciar las formas més intimas de hacer el amor, la realidad del dia a dia nos
indica que la mayoria de las amistades no duran mucho, que muchos amantes no pueden permanecer juntos,
que incontables matrimonios fracasan o se rompen, y que numerosas comunidades van de crisis en crisis.
Existe una inmensa fragmentacion en las relaciones humanas.

Mientras que el deseo de amar ha sido pocas veces tan directamente expresado, el amor, en su apariencia
diaria, pocas veces se ha mostrado tan quebrantado. Mientras en nuestra sociedad, intensamente competitiva,
el hambre y la sed de amistad, intimidad, unién y comunion son acuciantes, nunca ha sido tan dificil satis-
facer esta hambre y aplacar esta sed.

La palabra central en toda esta cuestion es “relacion.” Deseamos romper nuestro aislamiento y soledad
para entrar en una relacion que nos ofrezca un sentido de hogar, una experiencia de pertenencia, un sen-
timiento de seguridad, y un sentido de una buena conexién. Pero, cada vez que exploramos dicha relacién,
enseguida descubrimos la dificultad de estar cerca de alguien y lo complejo de la intimidad entre las personas.
Cuando nos sentimos solos y buscamos a alguien para que nos quite la soledad, nos desilusionamos répida-
mente. El otro, que por un momento puede habernos ofrecido una experiencia de plenitud y paz interior,
pronto demuestra ser incapaz de entregarnos felicidad perdurable y, en lugar de sacarnos de la soledad, s6lo
nos revela la profundidad de ésta.

Cuanto mds grande sea nuestra expectativa de que otro ser humano complete nuestros deseos mds pro-
fundos, mas grande serd el dolor cuando nos enfrentemos con las limitaciones de las relaciones humanas. Y
nuestra necesidad de intimidad se convertird facilmente en una exigencia. Pero, en cuanto comenzamos a
demandar amor de otra persona, el amor se convierte en violencia, las caricias se convierten en golpes, los
besos se convierten en mordidas, las miradas tiernas se convierten en miradas sospechosas, escuchar se con-
vierte en escuchar al descuido, y la relacion sexual se convierte en violacién. Al percibir la intensa necesidad
de amor y la atemorizante explosion de violencia, tan cercanamente conectadas en nuestra sociedad, nos
enfrentamos con una pregunta crucial: ;Cual es el duro trabajo del amor?

(Qué significa amar a otra persona? El afecto mutuo, la compatibilidad intelectual, la atraccién sexual,
los ideales compartidos, un campo financiero, cultural y religioso comtn; todos ellos pueden ser factores
importantes para una buena relacidn, pero no garantizan el amor... Todas las relaciones humanas, ya sean
entre padres e hijos, entre esposos y esposas, amantes 0 amigos, o entre miembros de una comunidad, son
llamadas a ser signos del amor de Dios por la toda la humanidad y por cada persona en particular. Este es
un punto de vista poco comun, pero es la perspectiva de Jesus. Jesus dice: “Deberdan amarse los unos a los
otros como yo los he amado. Es por el amor de los unos por los otros como todos los reconocerdn como mis
discipulos” (Juan 13, 34-35). ;Y cémo nos ama Jests? El dice: “Yo los amo tanto como el Padre me ha
amado a mi” (Juan 15, 9). El amor de Jesus por nosotros es la completa expresion del amor de Dios por
nosotros, porque Jesus y el Padre son uno. “Lo que yo les digo —dice Jesis— por mi mismo: es el Padre,
que vive en mi, quien estd haciendo sus obras. Deben creerme cuando les digo que yo estoy en el Padre y
el Padre estd en mi” (Juan 1, 10-11). Estas palabras pueden sonar muy irreales y mistificadoras en un prin-
cipio, pero tienen una implicacion radical y directa en la forma en que vivimos nuestras relaciones en el dia
a dfa.

Jesus nos revela que somos llamados por Dios para ser testigos vivos de su amor. Nos convertimos en
esos testigos al seguir a Jesus y al amarnos los unos a los otros como €l nos ama. ;Qué nos dice esto sobre
el matrimonio, la amistad y la comunidad? Nos dice que la fuente del amor que sostiene estas relaciones no
son los participantes en si mismos, sino Dios, que llama a los participantes a unirse. Amarse los unos a los

26



otros no es aferrarse los unos a los otros para estar a salvo en un mundo hostil, sino vivir juntos de tal manera
que todos puedan reconocernos como personas que hacen visible al mundo el amor de Dios. No sélo toda
paternidad y toda maternidad vienen de Dios, sino que toda amistad, la verdadera intimidad y la comunidad
también provienen de Dios. Cuando vivimos como si las relaciones humanas fueran un “producto humano”
y, por lo tanto, sujetas a los vuelcos y a los giros de las regulaciones y los cambios humanos, no podemos
esperar mas que la fragmentacion y la alienacion que caracterizan a nuestra sociedad. Pero si clamamos y
reclamamos constantemente a Dios como la fuente de todo amor, descubriremos el amor como el don de
Dios a su pueblo

Acepta todo y a todos tal y como son, dondequiera que estén, y trata de actuar lo mds amorosamente posible en
cada situacion...Sentimos el dolor de los otros y extendemos la mano para ayudarlos, aunque ellos mismos no
estén conscientes de su dolor...Sigue moviéndote hacia el centro de tu ser, donde esta el Amor Divino, y da la
bienvenida a cualquier sensacion corporal o emocidn que esté sucediendo. El momento presente contiene todo lo
que necesitamos para ser felices. Solamente son nuestras actitudes las que tienen que cambiar.

-Thomas Keating, “Soltando el Yo Auto-Construido,” Contemplative Outreach News, Dic. 2019

Prdctica

1. “;Amar es una dificil tarea!”. Piensa en el ideal romantico del amor retratado en la musica popular
y en la television, y comparalo con tu experiencia vivida. ;En qué difieren lo ideal de lo real? ; Qué eleccién
te propone el Espiritu para verdaderamente convertirte en un hombre o en una mujer de amor?

2. “Para ser verdaderas, todas las relaciones humanas deben encontrar su fuente en Dios y ser testigos
del amor de Dios”. Piensa en una relacion de la que hoy formas parte. ;Es “testigo del amor de Dios”? Si
no es asi, ;/qué elecciones podrian hacer posible que esta relacion lo sea? Reflexiona sobre las relaciones
en tus grupos de Oracién Centrante. ;De qué forma te ayudan a perseverar y profundizar en tu camino es-
piritual? Eleva una oracion de agradecimiento y ruega al Sefor por tus compaiieros de viaje.

3. Reflexiona, en espiritu de oracién, sobre la frase del Padre Thomas: “El momento presente contiene
todo lo que necesitamos para ser felices.” Abrete profundamente a lo que te dice. Escucha al Espiritu sefialén-
dote todo lo que tienes para ser feliz. Si no lo eres, pidele al Espiritu que te ilumine y ayude.

27



Semana 12

Quiénes somos?

Somos los hijos amados de Dios

Durante nuestras cortas vidas, la pregunta que guia la mayor parte de nuestro comportamiento es:
(Quiénes somos? Aunque pocas veces formulemos esa pregunta de una manera formal, la vivimos muy
concretamente en nuestras decisiones de todos los dias. Las tres respuestas que generalmente vivimos —y
que no necesariamente damos— son: “Somos lo que hacemos, somos lo que los demds dicen de nosotros,
somos lo que tenemos”. O, en otras palabras: “Somos nuestros éxitos, somos nuestra popularidad, somos
nuestro poder”. Es importante darnos cuenta de la fragilidad de una vida que depende del éxito, la popula-
ridad y el poder. Su fragilidad brota del hecho de que estas tres cosas son factores externos sobre los que
s6lo tenemos un control limitado. Perder nuestro trabajo, nuestra fama o nuestras riquezas se debe, la mayor
parte de las veces, a acontecimientos mas alla de nuestro control. [La pandemia nos afirma esto de forma
dramatica] Pero, cuando dependemos de ellos, nos hemos vendido al mundo, porque entonces somos lo que
el mundo nos da. La muerte nos quita todo esto. La declaracion final entonces serd “;Cuando estamos muer-
tos, estamos muertos!” porque, cuando morimos, ya no podemos hacer nada mas, la gente ya no habla mds
de nosotros, y ya no tenemos nada mas. Cuando somos lo que el mundo nos hace, no lo podremos seguir
siendo cuando hayamos abandonado el mundo. Jesus vino a anunciarnos que una identidad basada en el
éxito, en la popularidad y en el poder es una falsa identidad, juna ilusion! Audible y claramente, nos dice:
“Ustedes no son lo que el mundo hace de ustedes, sino que son hijos de Dios”.

La vida espiritual requiere una constante afirmacion de nuestra verdadera identidad. Nuestra verdadera
identidad es ser hijos de Dios, los amados hijos e hijas de nuestro Padre celestial. La vida de Jesus nos revela
esta misteriosa verdad. Luego que Jesus fuera bautizado por Juan en el Jordan, saliendo de las aguas, vio
abrirse los cielos, y el Espiritu, en forma de paloma, descendié sobre €l. Y una voz vino desde los cielos:
“T1 eres mi Hijo, el Amado; mi favor descansa en ti” (Marcos 1, 10-11). Este es el momento decisivo de la vida
de Jestis. Se le anuncia su verdadera identidad. El es el Amado de Dios. Como “el Amado”, es enviado al mundo
de manera que, a través de €I, todos los pueblos puedan descubrir y reclamar su propia “amorosidad”.

Pero el mismo Espiritu que descendi6 sobre Jesus, y afirm6 su identidad como el Hijo amado de Dios,
también lo empuj6 al desierto para ser tentado por Satdn. Satdn le pidi6 que probara su cardcter de amado
convirtiendo las piedras en pan, luego lo desafi6 a arrojarse desde la torre del templo para ser tomado por
los angeles, y finalmente le propuso aceptar los reinos de este mundo. Pero Jestus resistio estas tentaciones
de éxito, popularidad y poder, afirmando con conviccidn su verdadera identidad. Jesus no tenia que probarle
al mundo que era digno de ser amado. El ya era el “Amado”, y su certeza de ser amado le permitié vivir
libre de los juegos manipulativos del mundo, manteniéndose siempre fiel a la voz que le habia hablado en
el Jordan. Toda la vida de Jesus fue una vida de obediencia, de escucha atenta a Aquel que lo llam¢ el
“Amado”. Todo lo que Jesus dijo o hizo provino de esa comunidn espiritual muy profunda. Jesus nos reveld
que, aun siendo pecadores y seres humanos quebrantados, estamos invitados a esa misma comunion que
Jests vivid; que somos los amados hijos e hijas de Dios, igual que él es el Hijo Amado; que somos enviados
al mundo para proclamar la amorosidad de todas las personas, tal y como El fue amado, y que, finalmente,
escaparemos de los poderes destructivos de la muerte, tal como El lo hizo.

28



Dios no parece prestarle mucha atencion al mérito. De hecho, parece preferir realizar sus obras
mds grandes a través de los instrumentos mds inapropiados, incluyendo las personas mds
débiles e improbables...

Dios no necesita nuestros logros ni nuestros talentos. Los dngeles estan mucho mejor equipados
con todo eso. De nuevo, una observacion de Santa Teresita de Lisieux revela que lo que Dios
necesita de nosotros es casi increible. Si pudiéramos aceptarlo, nos ahorraria muchisimos
problemas, especialmente si aprendiéramos a hacerlo temprano en la vida. Lo que Dios mds
desea de nosotros es que le permitamos que nos ame. Ser amados por el amor infinito puede
traer complicaciones. Nos ensefia que ser es mds importante que hacer. Esta es una actitud
contemplativa bdsica.

-Thomas Keating, Consintiendo a Dios como Dioes Es (Consenting to God as God Is), p. 56

Prdctica

1. “Perder nuestro trabajo, nuestra fama o nuestras riquezas se debe, la mayor parte de las veces, a acon-
tecimientos mas alla de nuestro control”. La actual pandemia nos muestra con claridad lo precaria que es
nuestra seguridad en esta vida. Considera formas que te identifican, no como el amado de Dios, sino como
una persona exitosa o no exitosa, segun los criterios del mundo. ;Como influyen esos criterios en el concepto
que tienes de ti mismo? Sé preciso. Pidele al Sefior que te ilumine para poder vivir primero desde tu ver-
dadera identidad como el hijo amado, o la hija amada de Dios.

2. “Nuestra verdadera identidad es ser hijos de Dios, los amados hijos e hijas de nuestro Padre celestial”.
Describe en tus propias palabras lo que significa reclamar tu ser el amado o la amada de Dios. ;Cémo el
hacerlo te libera de las identidades temporales y pasajeras que nos creamos en la vida? Elige, dar la bien-
venida al amor divino, asi como creer y vivir esa verdad. Cada periodo de Oracién Centrante es una reafir-
macion del amor divino por nosotros.

3. “Somos los amados hijos e hijas de Dios, no porque hayamos probado ser merecedores de su amor,
sino porque Dios libremente nos ha elegido”. ;Has pensado alguna vez que Dios no puede amarte puesto
que no eres merecedor/a del amor de Dios? Témate tiempo tranquilamente para descansar, tras tu periodo
de Oracién Centrante, como el hijo amado en la presencia de Dios, aceptando que Dios ya te ama.

4. Dice el Padre Thomas: “lo que Dios mds desea de nosotros es que le permitamos que nos ame.” ;Le
das permiso? ; Aceptas, por ejemplo, que alguien te ayude, que te muestre amor y descubres en ese gesto el
amor de Dios por ti? “Ser es mds importante que hacer.” Reflexiona, en el espiritu de la Lectio, sobre el
texto del Padre Thomas que aqui ofrecemos.

5. Medita sobre este versiculo de la primera carta de San Juan (1 Juan 4:19) “Nosotros amamos porque
él nos amo primero.” Permanece en silencio con este breve texto en los labios y en el corazén. Permite que
te cuestione, que te hable, que te penetre

Yo te he

con un amor




Semana 13

La disciplina de la oracion

Una de las tragedias de nuestra vida es que seguimos olviddndonos de quiénes somos y perdemos mucho
tiempo y energia en probar lo que no necesita ser probado. Somos los amados hijos e hijas de Dios, no
porque hayamos demostrado ser merecedores de su amor, sino porque Dios libremente nos ha elegido. Es
muy dificil permanecer en contacto con nuestra verdadera identidad porque los que quieren nuestro dinero,
nuestro tiempo y nuestra energia se benefician mas con nuestra inseguridad y con nuestros temores que con
nuestra libertad interior.

Nosotros, entonces, necesitamos disciplina para seguir viviendo auténticamente y para no sucumbir a
las interminables seducciones de nuestra sociedad. Por todas partes oimos voces que nos dicen: “Ve alli, ve
all4, compra esto, compra aquello, condcelo, condcela, no te pierdas esto, no te pierdas aquello,” y cosas
por el estilo. Esas voces nos mantienen apartados de la delicada y suave voz que nos habla desde el centro
de nuestro ser: “Tu eres mi amado, en ti descansa mi complacencia”. La oracion es la disciplina de escuchar
€sa VOZ amorosa.

Jesus pas6 muchas noches en oracion escuchando la voz que le habia hablado en el rio Jordan. Nosotros
también debemos orar. Sin la oracion, nos volvemos sordos a la voz del amor y llegamos a confundirnos
con las muchas voces que compiten reclamando nuestra atencion. jQué dificil es eso! Cuando nos sentamos
durante media hora —sin hablar con nadie, sin escuchar musica, sin mirar television ni leer un libro— y
tratamos de permanecer en quietud, a menudo nos encontramos tan sobrepasados por nuestras ruidosas
voces interiores, que nos impacientamos por querer ocuparnos y distraernos nuevamente. jNuestra vida in-
terior, a menudo, se parece a un arbol bananero lleno de monos saltarines! Pero, cuando decidimos no salir
corriendo y permanecer atentos, estos monos podran irse retirando gradualmente ante nuestra falta de aten-
cion hacia ellos, y entonces la delicada y suave voz que nos llama “los amados” podrd gradualmente hacerse
escuchar.

La mayor parte de la oracion de Jesus tuvo lugar durante la noche. “Noche” significa algo mds que la
ausencia del sol. También significa la ausencia de sentimientos satisfactorios o de perspectivas iluminadoras.
Por eso es tan dificil ser fieles. Pero Dios es mas grande que nuestros corazones y que nuestras mentes, y
sigue llamdndonos “los amados...” mucho més alla de todo sentimiento y de todo pensamiento.

Cada vez que reclamamos la verdad de nuestra amorosidad, nuestra vida se amplia y profundiza. Como
el amado, nuestra vida se estira mds alld de los limites de nuestro nacimiento y de nuestra muerte. No nos
convertimos simplemente en “el amado” al nacer, ni tampoco dejamos de ser “el amado” en nuestra muerte.
Nuestra amorosidad es eterna. Dios nos dice: “Yo te amo con un amor eterno”. Ese amor estaba alli antes
de que nuestros padres y nuestras madres nos amaran, y estard alli mucho después de que nuestros amigos
nos hayan querido. Es un amor divino, un amor para siempre, un amor eterno.

Precisamente porque nuestra verdadera identidad estd arraigada en ese amor incondicional, ilimitado y
para siempre, podemos escapar de ser victimizados por nuestro tiempo-reloj. El tiempo-reloj es el tiempo que
tenemos en este mundo. Ese tiempo puede ser medido en segundos, minutos, horas, dias, semanas, meses y
afios. Nuestro tiempo-reloj, chronos en griego, puede convertirse en una obsesion, particularmente cuando
todo lo que somos esta conectado con el reloj que sigue su tictac, ya sea que estemos despiertos o dormidos. ..

... Todas estas preocupaciones sobre nuestro tiempo-reloj provienen de abajo. Estdn basadas en la su-
posicion de que nuestra cronologia es todo lo que tenemos en la vida. Pero, visto desde arriba, desde la pers-
pectiva de Dios, nuestro tiempo-reloj estd encarnado en el eterno abrazo de Dios. Visto desde lo alto,
nuestros aflos en la tierra no son solamente chronos, sino kairos —otra palabra griega para significar
tiempo— que es la oportunidad de reclamar para nosotros el amor que Dios nos ofrece desde la eternidad.
Y entonces nuestras cortas vidas, en lugar de ser ese nimero limitado de afios a los que ansiosamente nos
aferramos, se convierten en una oportunidad salvadora para responder, con todo nuestro corazon, nuestra
alma y nuestra mente, al amor de Dios, convirtiéndonos en verdaderos compaiieros en la comunién divina.

30



La actitud fundamental en la Oracién Centrante es consentir a Dios. La prdctica cristiana
puede ser resumida en la palabra paciencia. En el Nuevo Testamento, la paciencia significa
esperar por Dios todo el tiempo que sea necesario, sin retirarse o sucumbir al aburrimiento o
al desaliento. Es la disposicion del sirviente en el Evangelio que esperd, a pesar de que el
duefio de la casa demord su regreso hasta después de medianoche... Si esperas, Dios se
manifestard.

Thomas Keating, Mente Abierta, Corazon Abierto, cap. 2

El método de la Oracién Centrante es una forma de reducir los obstaculos a la contemplacion y
preparar las facultades humanas para cooperar con este don. La contemplacion, como
conocimiento intuitivo del amor de Dios, no es tanto un don como algo que ya ha sido dado.
Sigue siendo un don, pero un regalo que todos los que vienen a este mundo ya poseen como
parte del legado humano, parte de lo que significa ser humano. No es algo que logramos por
medio de nuestras actividades, tales como una disciplina, la austeridad o un estilo de vida
especial... La experiencia del silencio interior o “descansar en Dios” estd mds alld de los
pensamientos, imdgenes y emociones. Esta cansciencia te dice que el centro mds profundo de
tu ser es eterno e indestructible y que tu, como persona, eres amado por Dios y compartes la
vida divina.

Thomas Keating, Mente Abierta, Corazén Abierto, cap. 9

Prdctica

1. Henri Nouwen dice: “Somos los amados hijos e hijas de Dios, no porque hayamos probado ser mere-
cedores de su amor, sino porque Dios libremente nos ha elegido”. Thomas Keating lo reafirma: el amor de
Dios es algo que ha sido dado, sin mérito alguno de parte nuestra ;Has tratado alguna vez de probarte a ti
mismo/a o a los demads ser merecedor/a del amor de Dios? Tomate tiempo tranquilamente para practicar la
Oracion Centrante sin apresurarte, y descansar, como el hijo amado que eres, en la presencia de Dios, acep-
tando y celebrando que Dios ya te ama.

2. “Cuando nos sentamos durante media hora y tratamos de mantenernos en quietud, a menudo nos en-
contramos tan sobrepasados por nuestras ruidosas voces interiores, que nos impacientamos por ocuparnos
y distraernos nuevamente”. Cuando esto te suceda, recuerda la recomendacion sobre los pensamientos: No
te resistas a ellos, no los retengas, no reacciones ante ellos y regresa suavemente a tu palabra sagrada. ;Qué
clase de mensajes e ideas expresan tus ruidosas “voces interiores”? ; Qué te comunica la voz de Dios cuando
consientes a escuchar? Reune tus pensamientos amorosamente y ofrécelos como un regalo al cuidado
amoroso de Dios.

3.Y recuerda: practicar, practicar, practicar...

Regresaremos proximamente con nuestro habitual retiro de Adviento. Feliz pausa de silencio.




