11

P orque no tenemos puesta la mirada
@'@W

It en las cosas visibles, sino en las
mnuvisibles:

lo que seve es transitorio,
lo queno se ve es eterno.

a¥s

Porque nao miramaos as coisas que se
veem, mas Sim as que ndo se veem.

Pois as coisas que se veem sdo
remporais {

e as que nao seveem sAo eternas.

R AT

zsazsabellagio.tumblr.com



A |11

-
a¥% || a¥%
o (| @,

La gran tarea de la religidon es mantenernos totalmente despiertos, alerta y conscientes. Mantenerse
despierto no es producto de la voluntad sino de una total entrega al momento, tal cual es. Si podemos
estar realmente presentes experimentaremos lo que la mayoria de nosotros entiende por Dios (y que
ni siquiera necesitamos llamar Dios). Se trata fundamentalmente de dejar ir nuestra resistencia a 1o
que ofrece el momento, o de dejar de aferrarnos a un momento en el pasado. Es aceptar la total
realidad de lo que esta justamente aquiy ahora.

Para ser verdaderamente conscientes debemos poder separarnos de nuestra identificacion
compulsiva con nuestro yo aislado. Esto puede ser lo que mas nos cueste dejar ir, ya que la idea de
nuestro yo individual es la ilusién mds basica de nuestra vida. Pero la conciencia pura nunca es solo
“yo” atrapada en mi misma. En cambio, es observar’me” desde una cierta distancia - desde la
plataforma de observacion que amablemente nos brinda Dios (Romanos 8:16) a la que llamamos la
Inhabitaciéon del Espiritu. Entonces veremos con otros ojos, mucho mas amplios, diferentes de los
nuestros.

L.a mayoria de nosotros no comprende esta conciencia porque estamos totalmente identificados con
nuestros propios pensamientos y sentimientos pasajeros, y con nuestros compulsivos patrones de
percepcion. No tenemos la distancia adecuada respecto de nosotros mismos, 1o que, irénicamente,
nos permitiria ver nuestra fundamental conexién con todo lo demaés. Esa conexién fundamental es,
de hecho, la santidad.

Para comenzar nuestro camino espiritual es absolutamente necesario tener algun grado de desapego.
“Desapego, desapego, desapego,” enseriaba el Meister Eckhart (1260-1328).

Richard Rohr; Vaciarse, renunciar a nuestroyo (I).



11

N\
@0‘0

a¥s
G@%

Cuando meditamos consistentemente, nuestro sentido de autonomia e importancia personal - 1o que
entendemos con nuestro “yo”’- desaparece. Poco a poco se vuelve innecesario, pierde importancia y
hasta sentimos que es de poca utilidad. El “yo” imperial, €l ser que usualmente tomamos como nuestro
Unico yo, se revela en gran parte como una creacidén de la mente.

Al acceder de manera regular a la contemplacidn nos interesa cada vez menos proteger esa identidad
relativa que se ha creado a si misma. Por favor, no la ataquemos; es simplemente energia negativa.
Cuando no la alimentamos, calmadamente desaparece, y experimentamos una especie de natural
humildad.

Si nuestra oracidn penetra profundamente, “invadiendo” nuestro inconsciente, por asi decir, toda
nuestra visién del mundo pasa de sentir miedo a sentirnos conectados, porque ya no vivimos dentro
de nuestro fragil y encapsulado ser. Ni sentimos ya la necesidad de proteger a nuestro pequefio y
fragil yo.

En la meditacion pasamos de la conciencia del ego a la conciencia del alma, de estar regidos por el
miedo a estar regidos por el amor. jEn pocas palabras, es asi! Por supuesto, solo podemos hacer esto si
Alguien M4s nos sostiene, nos quita el miedo, nos hace conocer y satisface nuestro deseo de un Gran
Amante. Si Podemos permitir que ese Alguien M4as haga su voluntad con nosotros, viviremos con
nueva vitalidad, natural elegancia, y dentro de un Flujo que no hemos creado nosotros. Es la Vida de
la Trinidad que nos atraviesa.

Richard Rohr; Vaciarse, renunciar a nuestroyo (II).



11

N\
@0‘0

a¥s
G@%

A grande tarefa da religido € nos manter totalmente despertos, alerta e conscientes. Manter-se
desperto ndo é produto da vontade, mas de uma total entrega ao momento, tal qual ele é. Se pudermos
estar realmente presentes, experimentaremos o que a maioria de nés entende por Deus (e nem sequer
precisamos chamar de Deus). Trata-se fundamentalmente de deixar ir nossa resisténcia ao que o
momento nos oferece ou de deixar de nos agarrar a um momento no passado. E aceitar a total
realidade do que estd justamente aqui e agora.

Para ser verdadeiramente conscientes, devemos nos separar de nossa identificacdo compulsiva com
nosso euisolado. Isto pode ser o que mais nos custe deixar ir, j& que a ideia de nossa individualidade é
a ilusdo mais basica de nossa vida. Mas a consciéncia pura nunca é somente “eu”, preso em mim
mesmo. Em vez disto, € observar- “me” a partir de uma certa distancia - desde a plataforma de
observacdo que amavelmente nos brinda Deus (Romanos 8.16) & qual chamamos de Inabitagdo do
Espirito. Entdo, veremos com outros olhos, muito mais amplos, diferentes dos nossos.

A maioria de nds ndo compreende esta consciéncia, porque estamos totalmente identificados com
nossos proprios pensamentos, sentimentos passageiros e com nossos padrdes compulsivos de
percepcdo. Ndo temos a distdncia adequada em relacdo a nds mesmos, 0 que, ironicamente, nos
permitiria ver nossa fundamental conexdo com tudo mais. Esta conexdo fundamental é, de fato, a
santidade.

Para comecgar nosso caminho espiritual, é absolutamente necessario ter algum grau de desapego.
“Desapego, desapego, desapego” ensinava Meister Eckhart (1260-1328).

Richard Rohr; Esvaziar-se, renunciar ao nosso eu ().



11

N\
@0‘0

a¥s
G@%

Quando meditamos consistentemente, nosso sentido de autonomia e importancia pessoal, 0 que
entendemos como nosso “‘eu” desaparece. Pouco a pouco este eu se torna desnecessario, perde a
importancia e até sentimos que € de pouca utilidade. O “eu” imperial, o ser que usualmente
consideramos como nosso Unico eu, se revela, em grande parte, como uma cria¢do da mente.

Ao aceder de maneira regular a contemplacdo, interessa-nos cada vez menos proteger esta
identidade relativa que criou a si mesma. Por favor, ndo a ataquemos; é simplesmente energia
negativa. Quando néo a alimentamos, calmamente desaparece e experimentamos uma espécie de
humildade natural.

Se nossa oragéo penetra profundamente, “invadindo” nosso inconsciente, por assim dizer, toda nossa
visdo do mundo passa do sentir medo a sentir-nos conectados, porque ja ndo vivemos dentro de
nosso fragil e encapsulado ser. E nem mesmo sentimos a necessidade de proteger nosso pequeno e
fragil eu.

Na meditacdo, passamos da consciéncia do ego a consciéncia da alma; de estar regidos pelo medo a
estar regidos pelo amor. Em poucas palavras, € assim! Certamente, apenas podemos fazer isto se
Alguém Mais nos sustenta, nos tira o medo, nos faz conhecer e satisfaz nosso desejo de um Grande
Amante. Se pudermos permitir que este Alguém Mais faga sua vontade em nds, viveremos com nova
vitalidade, natural elegancia e dentro de um Fluxo que néo foi criado por nés. E a Vida da Trindade
dJue nos atravessa.

Richard Rohr; Esvaziar-se, renunciar ao nosso eu (I1).



	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5

