
                                    Reflexiones sobre lo Insondable 

                                              Thomas Keating 

                                          LA CIENCIA DEL AMOR  

 La contemplación, cuando se desarrolla completamente, es la más elevada 

realización de la unidad de ciencia y religión. Es la ciencia del amor. 

 En la religión cristiana, la Santísima Trinidad es el misterio central y más profundo 

de su fe. El Padre es un vacío que contiene infinitas posibilidades. El Hijo es todo lo 

que es posible en el vacío del Padre haciéndose actualidad. El Espíritu es el amor 

que va y viene del Padre al Hijo, nunca satisfecho con solo uno, sin el otro. El amor 

divino atrae todo a sí mismo. Es irresistible. Tenemos que correr tras el sin 

importar cuantas veces tropecemos. De acuerdo con Tomas de Aquino (1225-

1274), fuimos creados con una capacidad ilimitada para recibirlo. Estas tres 

relaciones son una sola realidad, o mejor aún, lo que está más allá de toda 

realidad incluyendo la Realidad misma. 

 Jesucristo en sus enseñanzas parece menos interesado en elevarnos a estados 

iluminados de conciencia que en hacerse uno con nosotros en los eventos y 

experiencias ordinarias de la vida cotidiana. Revivir los sagrados misterios de su 

vida terrenal en cada uno de nosotros es su plan y deseo; compartir cada 

momento de nuestras vidas con él es la vivencia práctica desde la unión divina. Su 

presencia en nosotros es nuestro ser más profundo manifestándose en cada 

acción, sin importar lo trivial que ésta pueda ser desde nuestro punto de vista. 

 Somos invitados a no tener movimiento del cuerpo, mente y corazón excepto 

desde el Espíritu, que desea inspirar todos nuestros pensamientos, palabras y 

acciones. 

 

 

 

 

 



A contemplação, quando se desenvolve completamente, é a mais elevada 

realização da Unidade da ciência e  religião. É a ciência do Amor.  

Na religião cristã, a Santíssima Trindade é o mistério central e mais profundo de 

sua fé. O Pai é um vazio que contém infinitas possibilidades. O Filho é tudo o que 

é possível no vazio do Pai tornando-se atualidade. O Espírito é o amor que vai e 

vem do Pai ao Filho, nunca satisfeito com apenas um, sem o outro. O amor divino 

atrai tudo a si mesmo. É irresistível. Temos que ir atrás dele, não importando 

quantas vezes tropeçamos. Segundo Tomás de Aquino (1225-1274), fomos criados 

com capacidade ilimitada para recebê-lo. Essas três relações são uma única 

realidade, ou melhor, o que está mais além de toda realidade, incluindo a própria 

Realidade. 

Jesus Cristo em seus ensinamentos parece menos interessado em nos elevar a 

estados iluminados de consciência do que em se fazer um conosco nos 

acontecimentos e experiências comuns da vida cotidiana. Reviver os sagrados 

mistérios da sua vida terrena em cada um de nós é o seu plano e desejo; 

compartilhar cada momento de nossas vidas com ele é a experiência prática da 

união divina. Sua presença em nós é o nosso ser mais profundo, manifestando-se 

em cada ação, por mais trivial que seja do nosso ponto de vista. 

 Somos convidados a não fazer movimento de corpo, mente e coração a não ser  a 

partir do Espírito, que quer inspirar todos os nossos pensamentos, palavras e 

ações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Si nos sentimos aburridos en la meditación, que no estamos a la altura de una 

tarea, que somos débiles enfrentando la tentación, distraídos en la oración o 

atormentados por emociones aflictivas; si nos sentimos impotentes para practicar 

cualquier virtud, abandonados por Dios, que no estamos aterrizados 

interiormente, y nos sentimos infinitamente culpables, es Jesús en nosotros 

quien, como nosotros, está sufriéndolo todo. Él está viviendo nuestras vidas todo 

el tiempo si consentimos ser quienes realmente somos. La sabiduría implica 

abandonar todo esfuerzo por arreglar algo, incluyéndonos a nosotros mismos. El 

Espíritu hará los cambios. Los esfuerzos para hacernos aceptables a Dios no 

tendrán éxito. Cristo está regresando al Padre en nosotros. Él se derrama, 

devolviendo al Padre todo lo que ha recibido. 

 En la medida que dejamos ir la sensación del yo-separado, entramos en el 

movimiento de su regreso al Padre y somos cautivados por la irresistible atracción 

del amor divino. Deseamos volvernos uno con ese amor, estar inmersos en su 

infinito fluir dentro de la Trinidad, cumpliendo la petición de Jesús al Padre en su 

discurso final en la Última Cena “que ellos puedan ser uno como nosotros somos 

uno”. (Juan 17:21) 30 Cristo está regresando al Padre en toda circunstancia, no 

importa lo horrenda, inhumana, o pecaminosa que sea. Querer regresar a 

periodos de sentida unión con Dios y de consolación espiritual es algo natural para 

nosotros, pero usualmente está basado en el apego egoísta a alguna experiencia 

espiritual del pasado. Esperar algo mejor en el futuro no es la virtud teológica de 

la esperanza. La esperanza teológica se basa solo en Dios, quien es a la vez 

infinitamente misericordioso e infinitamente poderoso en este preciso momento. 

Esta es la fórmula para profundizar y promover la virtud teológica de la esperanza 

con su ilimitada confianza en Dios. 

 

 

 

 

 

 



Se nos sentimos entediados na meditação, que não estamos à altura de uma 

tarefa, que somos fracos diante da tentação, distraídos na oração ou 

atormentados por emoções aflitivas; Se nos sentimos impotentes para praticar 

qualquer virtude, abandonados por Deus, que não estamos fundamentados 

interiormente, e nos sentimos infinitamente culpados, é Jesus em nós que, como 

nós, está sofrendo tudo. Ele está vivendo nossas vidas o tempo todo se 

consentirmos em ser quem realmente somos. A sabedoria implica em abandonar 

todos os esforços para consertar qualquer coisa, inclusive a nós mesmos. O 

Espírito fará as mudanças. Os  esforços para nos fazermos aceitáveis a Deus não 

terão sucesso. Cristo está voltando para o Pai em nós. Ele se derrama, devolvendo 

ao Pai tudo o que recebeu. 

Na medida em que deixamos ir a sensação do eu-separado, entramos no 

movimento de seu retorno ao Pai e somos cativados pela atração irresistível do 

amor divino. Desejamos retornar-nos a ser um com esse amor, a estar imersos em 

seu fluir infinito dentro da Trindade, cumprindo o pedido de Jesus ao Pai em seu 

discurso final na Última Ceia "que eles sejam um como nós somos um". (João 

17,21). Cristo está regressando ao Pai em todas as circunstâncias, não importa 

quão horrendas, desumanas ou pecaminosas que sejam. Desejar retornar a 

períodos de sincera união com Deus e consolação espiritual é algo natural para 

nós, mas geralmente está baseado no  apego  egoísta a alguma experiência 

espiritual do passado. Esperar por algo melhor no futuro não é a virtude teologal 

da esperança. A esperança teologal se baseia unicamente em Deus, que é, ao 

mesmo tempo, infinitamente misericordioso e infinitamente poderoso neste 

exato momento. Esta é a fórmula para aprofundar e promover a virtude teologal 

da esperança com sua confiança ilimitada em Deus. 

 

 

 

 

 

 



 Deja que todo lo que esté ocurriendo ocurra y siga ocurriendo. Dale la 

bienvenida, sea lo que sea. Déjate ir al momento presente entregándote a su 

contenido. Podemos pedir ayuda, pero no es necesario. Dios siempre está ansioso 

de sanar el sufrimiento innecesario y sostenernos en nuestra debilidad. Las 

energías divinas se precipitan hacia nosotros en cada nanosegundo de tiempo. 

¿Por qué no estirar la mano y atraparlas con actos continuos de auto entrega y 

confianza en Dios? La respuesta apropiada a la abundancia de Dios es consentir a 

su presencia y rendirnos a su acción en nosotros. Deja a Cristo vivir dentro de ti 

como tú. Esto es resurrección---lo que Jesús llama (en sus palabras a Marta) “la 

resurrección y la vida” (Juan 11:25) Al menos una escuela de Budismo Zen enseña, 

“Todo tal como es, es perfecto.” Eso quiere decir, presumo, que las posibilidades 

para el crecimiento humano son parte de toda realidad, incluyendo el sufrimiento. 

La libertad interior es la fuente de la mayor creatividad. Dios esta gradualmente 

confiándonos el futuro de las especies a nosotros, mientras permanece como 

nuestro socio y compañero. De esta forma Dios nos hace (en un sentido real) igual 

a él mismo: co-creadores y corredentores. “Jesús escupió en la tierra, e hizo lodo 

con la saliva, y untó con el lodo los ojos del ciego” (Juan 9:6). 

 Esta escena es el símbolo de la interpenetración de lo divino con lo humano; en 

otras palabras, la encarnación de Cristo en nosotros, que es la unión de los 

mayores opuestos, lo divino y lo humano. Es el beso divino--boca a boca, corazón 

a corazón, ser a ser-- el derramamiento de luz, vida y amor divinos hacia nuestra 

ilimitada capacidad de Dios. Es el obsequio del Espíritu, la fruta madura de la 

resurrección de Cristo. Este es su regalo a los apóstoles en la noche de su 

resurrección. “Reciban el Espíritu Santo” (Juan 20:22) es el aliento divino que 

contiene la totalidad de Dios y todo lo que existe. Ningún esfuerzo es necesario 

para recibir el aliento divino. Respirar es inherente a la naturaleza humana tanto 

en el nivel intelectual como en el espiritual. Sucede constantemente. Nuestro 

mejor esfuerzo es no esforzarnos: solo recibir intencionalmente—es decir, con 

total consentimiento—la continua comunicación divina. 

 

 La voluntad es la boca del alma. El Espíritu es el aliento divino. Dejar ir toda forma 

de auto identidad o reflexión es la naturaleza de conciencia pura; entregarnos a 

Dios tal como somos y entregarnos a Dios tal como Dios es. 



 

Deixe que tudo que esteja acontecendo aconteça e continue acontecendo. Dê 

boas-vindas seja ao que for. Deixe-se levar pelo momento presente, entregando-

se ao seu contexto. Podemos pedir ajuda, mas não é necessário. Deus está 

sempre desejoso de curar o sofrimento desnecessário e nos sustentar em nossa 

fraqueza. As energias divinas se dirigem em nossa direção a cada instante de 

tempo. Por que não estender a mão e pegá-las com atos contínuos de total 

entrega e confiança em Deus? A resposta adequada à abundância de Deus é 

consentir na sua presença e render-nos à sua ação em nós. Deixe Cristo viver 

dentro de você como você é. Isso é ressurreição --- o que Jesus chama (em suas 

palavras a Marta) "a ressurreição e a vida" (João 11,25) Pelo menos uma escola do 

Zen Budismo ensina: "Tudo como é,  é perfeito." Isso quer dizer, presumo, que as 

possibilidades para o crescimento humano são parte de toda  realidade, incluindo 

o sofrimento. A liberdade interior é a fonte da maior criatividade. Deus está 

gradualmente confiando-nos o futuro das espécies, permanecendo nosso parceiro 

e companheiro. Desta forma, Deus nos torna (no sentido real) iguais a  Ele: co- 

criadores e corredentores. "Jesus cuspiu na terra, e com a saliva fez lodo, e com 

lodo ungiu os olhos do cego" (João 9,6). 

Esta cena é o símbolo da interpenetração do divino com o humano; em outras 

palavras, é a encarnação de Cristo em nós, que é a união dos maiores opostos: o 

divino e o humano. É o beijo divino - boca a boca, coração a coração, ser a ser - o 

derramamento de luz, vida e amor divinos à nossa ilimitada capacidade de Deus. É 

dom do Espírito, a fruta madura da ressurreição de Cristo. Este é o seu presente 

para os apóstolos na noite de sua ressurreição. “Recebam o Espírito Santo” (João 

20,22) é o sopro divino que contém a totalidade de Deus e tudo o que existe. 

Nenhum esforço é necessário para receber o sopro divino. A respiração é inerente 

à natureza humana tanto no nível intelectual quanto no espiritual. Acontece 

constantemente. Nosso melhor esforço é não nos esforçar: apenas receber 

intencionalmente – isto é, com pleno consentimento – a contínua comunicação 

divina. 

A vontade é a boca da alma. O Espírito é o sopro divino. Abandonar todas as 

formas de autoidentidade ou reflexão é a natureza da consciência pura; entregar-

nos a Deus como somos e entregar-nos a Deus como Deus é. 


