SANTA TERESITA DEL NINO JESUS
SU TRANSFORMACION EN CRISTO
Thomas Keating

Desde mi punto de vista, Santa Teresita es la figura clave en la recuperacién de la
dimension contemplativa del Evangelio en nuestros tiempos, un proceso que se
necesita desesperadamente en la comunidad cristiana y que solamente esta
recién empezando a echar raices. Teresita manifiesta una penetracion
extraordinaria en el corazdon de las ensefanzas de Jesus sobre el Reino de Dios, asi
como un programa preciso para extenderlo a la vida cotidiana. Ella comprendié y
participdé profundamente en la experiencia de Jesus de la Realidad Suprema como
Abba, una palabra tierna y amorosa para dirigirse al Padre.

Santa Teresinha do Menino Jesus
Sua transformag¢ao em Cristo
Thomas Keating.

Do meu ponto de vista, Santa Teresinha é a figura-chave na recuperacao da
dimensao contemplativa do Evangelho em nosso tempo, um processo que é
desesperadamente necessario na comunidade cristd e estd apenas comecando a
criar raizes. Teresinha manifesta uma extraordinaria percep¢dao no corag¢ao dos
ensinamentos de Jesus sobre o Reino de Deus, assim como um programa preciso
para estendé-lo a vida cotidiana. Ela compreendeu e participou profundamente
da experiéncia de Jesus acerca da Realidade Suprema como Abba, uma palavra
terna e amorosa para o Pai.



El Publicano y el Fariseo

Primero entremos al misterioso y maravilloso mundo de Jesus y sus parabolas y
luego veamos la visidn extraordinaria de Teresita sobre esas historias enigmaticas.
Utilizando las ensefianzas de Teresita como guia, mi primera reflexion se destila
de la pardbola del publicano y del fariseo. Comunmente interpretada como un
ejemplo de orgullo y humildad, esta parabola adquiere un significado
completamente diferente tan pronto asimilamos el contexto en el que los oyentes
estaban escuchando la historia. Dos hombres subieron al templo a orar; uno
fariseo, otro publicano. El fariseo, de pie, oraba en su interior de esta manera: “jO
Dios! Te doy gracias porque no soy como los demas hombres, rapaces, injustos,
adulteros, ni tampoco como este publicano. Ayuno dos veces por semana. Doy el
diezmo de todas mis ganancias”. En cambio el publicano, manteniéndose a
distancia, no se atrevia ni alzar lo ojos al cielo, sino que se golpeaba el pecho

III

diciendo: “jO Dios! iTen compasién de mi, que soy pecador!”. Os digo que éste
hombre volvid a su casa justificado y aquél no (Lucas: 18, 10-14) En esta parabola
el fariseo esta de pie en el templo enumerando en su oracidon sus buenas
acciones. El referirse a sus buenas acciones no se consideraba una expresiéon de
orgullo sino la forma normal de orar de los fariseos. Era una manifestacion de su
condicion social como hombres santos rezando en un lugar santo. En la mente
popular la santidad estaba asociada con lugares sagrados y momentos sagrados.
En esta pardbola el fariseo representa a alguien que estaba bien adentro de la
estructura social de la cultura. A la gente de esa época le preocupaba mucho
demarcar quién estaba dentro de la estructura social y era aceptable y quien
estaba afuera y no era aceptable. En nuestro tiempo esta demarcacion se expresa
en los prejuicios raciales y étnicos que se han manifestado de manera
monumental en los horrores que hemos presenciado en Ruanda y en lo que era
Yugoslavia. En la parabola, el recaudador de impuestos pertenece al mundo
secular. Se queda en la parte exterior de los recintos sagrados del templo y ora
con sencillez: “Sefior ten compasiéon de mi pues soy un pobre pecador”. El
recaudador de impuestos estaba haciendo lo que se suponia debia hacer segun
esa cultura religiosa, que era permanecer fuera del lugar sagrado. Se hace por

tanto una delineada entre aquellos que pertenecian a la elite sagrada y aquellos



que eran de vida ordinaria. La conclusién de la parabola probablemente les
parecid increible a los que la oyeron por primera vez. Jesus dice que el
recaudador de impuestos volvié a su casa justificado, lo que quiere decir que
todos sus pecados fueron perdonados, pero no asi el fariseo. Esto significa que los
lugares sagrados no son esenciales para que alguien pueda entrar al Reino de
Dios. En las ensefianzas de Jesus, el lugar sagrado es donde estds. Esta en la vida

diaria ordinaria.



O Publicano e o Fariseu

Primeiro vamos entrar no mundo misterioso e maravilhoso de Jesus e suas
parabolas e depois vamos ver a visao extraordinaria de Teresinha sobre essas
histérias enigmaticas. Tendo como guia os ensinamentos de Teresinha, minha
primeira reflexao é tirada da parabola do publicano e do fariseu. Comumente
interpretada como um exemplo de orgulho e humildade, essa parabola adquire
um significado completamente diferente quando a vemos sob o contexto em que
os ouvintes estavam ouvindo a histdria. Dois homens subiram ao templo para
orar; um fariseu, o outro publicano. O fariseu, de pé, orava em seu interior desta
forma: “O Deus! Agradeco-te porque n3o sou como os outros homens,
gananciosos, injustos, adulteros, nem como este publicano. Jejuo duas vezes por
semana. Dou o dizimo de todos os meus ganhos”. Por outro lado, o publicano,
mantendo-se a distancia, nem ousava erguer os olhos ao céu, mas batia no peito
dizendo: “O Deus! Tenha compaix3o de mim, sou um pecador!" Digo-vos que este
homem voltou para casa justificado e aquele outro nao (Lucas: 18, 10-14) Nesta
parabola, o fariseu esta de pé no templo enumerando em sua orag¢ao suas boas
acoes. Ao referir-se as suas boas acdes ndao se considerava uma expressao de
orgulho, mas a forma normal de orar dos fariseus. Era uma manifestacao de sua
condicdo social como homens santos orando em um lugar sagrado. Na mente
popular, a santidade era associada a lugares sagrados e tempos sagrados. Nesta
parabola, o fariseu representa alguém que estava bem inserido na estrutura social
da cultura. As pessoas naquela época estavam muito preocupadas em demarcar
guem estava dentro da estrutura social e aceitavel e quem estava fora e nao era
aceitavel. Em nosso tempo, essa demarcagao se expressa nos preconceitos raciais
e étnicos que se manifestaram de forma crua nos horrores que testemunhamos
em Ruanda e no que foi a lugoslavia. Na parabola, o publicano pertence ao
mundo secular. Ele fica do lado de fora do recinto sagrado do templo e reza
simplesmente: "Senhor, tenha misericordia de mim, pois sou um pobre pecador".
O cobrador de impostos estava fazendo o que devia fazer de acordo com aquela
cultura religiosa, que era ficar fora do lugar santo. Nesta parabola, o coletor de
impostos pertence ao mundo secular. Ele fica do lado de fora do recinto sagrado
do templo e ora com simplicidade: "Senhor, tenha compaixao de mim, pois sou



um pobre pecador". O cobrador de impostos estava fazendo o que devia fazer de
acordo com aquela cultura religiosa, que era ficar fora do lugar santo. Assim, faz-
se um delineamento entre os que pertenciam a elite sagrada e os que eram da
vida comum. A conclusdo da pardbola provavelmente pareceu inacreditavel para
aqueles que a escutaram pela primeira vez. Jesus diz que o publicano voltou para
casa justificado, o que significa que todos os seus pecados foram perdoados, mas
o fariseu nado. Isso significa que lugares sagrados nao sao essenciais para alguém
entrar no Reino de Deus. Nos ensinamentos de Jesus, o lugar sagrado ¢é onde
vocé esta. E e estd na vida didria comum.



La idea de que el lugar sagrado estd justamente donde te encuentras es una
revolucion en el concepto popular de lo sagrado. Hay lugares tales como iglesias y
santuarios, donde nos renovamos espiritualmente, donde escuchamos la voz de
Dios y donde podemos tener experiencias espirituales. Pero, de acuerdo con ésta
parabola, esos no son los lugares usuales donde se lleva a cabo la transformacion.
Nuestras reacciones en la vida diaria son la medida de la profundidad de nuestra
oracion y del poder que ella nos da. Una pregunta obvia que sigue a eso podria
ser: ¢Por qué la gente entra a los monasterios o a la vida religiosa si el patio de la
casa es tan sagrado como el claustro? La respuesta es que sélo es apropiado si
uno siente una atraccidon genuina por la vida religiosa, indicando que Dios quiere
gue sea parte de nuestra vida diaria, en otras palabras, si el vivir en un
monasterio es nuestra vocacion particular. Para la mayoria de la gente, la vida
diaria del mundo seglar es el sitio donde tiene lugar la transformacion en Cristo.
Al igual que el fariseo, uno puede estar en la vida religiosa y no ser transformado.
Entonces équé es lo que diferencia la vida diaria transformada y la vida religiosa
sin transformar? Es la accidn oculta del reino de Dios que trabaja no sélo en
circunstancias externas, sino a través de un cambio radical en nuestras actitudes.
Esto es lo que es la transformaciéon. No es ir a una peregrinacidén o entrar en un
estado especial de vida. Es como vivimos donde estamos y lo que hacemos en
esas circunstancias. Las circunstancias ordinarias de la vida diaria vuelven a traer
las mismas faltas, las mismas tentaciones, las mismas rutinas y a menudo, la
sensacion de que no se esta yendo a ninguna parte. Pero esta “ninguna parte” es
donde esta mas activo el Reino de Dios. La gracia y la vida diaria siempre estan en
didlogo y a veces en estado de guerra. Hay una lucha para discernir lo que Dios
esta diciendo en los eventos y circunstancias de la vida cotidiana y como la vida
cotidiana se supone que nos transforme.



A ideia de que o lugar sagrado é exatamente onde vocé esta é uma revolucao no
conceito popular de sagrado. Existem lugares como igrejas e santuarios, onde nos
renovamos espiritualmente, onde escutamos a voz de Deus e onde podemos ter
experiéncias espirituais. Mas, de acordo com esta parabola, esses nao sdao os
lugares habituais onde a transformacao ocorre. Nossas rea¢des na vida diaria sao
a medida da profundidade de nossa oracdao e do poder que ela nos da. Uma
pergunta ébvia que decorre disso pode ser: por que as pessoas entram em
mosteiros ou na vida religiosa se o ambiente da casa é tao sagrado quanto o
claustro? A resposta é que so é adequado se sentirmos uma atracao genuina pela
vida religiosa, indicando que Deus quer que seja parte de nossa vida didria, ou
seja, se viver num mosteiro é a nossa vocacao particular. Para a maioria das
pessoas, a vida cotidiana do mundo secular é o lugar onde ocorre a
transformacao em Cristo. Como o fariseu, pode-se estar na vida religiosa e nao
ser transformado. Entao, qual é a diferenca entre a vida didria transformadora e a
vida religiosa n3o transformadora? E a acdo oculta do reino de Deus que opera
nao apenas em circunstancias externas, mas por meio de uma mudancga radical
em nossas atitudes. Isso é o que é transformacao. Nao é fazer uma peregrinacao
ou entrar em um estado especial de vida. E como vivemos onde estamos e o que
fazemos nessas circunstancias. As circunstancias ordinarias da vida quotidiana
trazem de volta os mesmos defeitos, as mesmas tentagdes, as mesmas rotinas e
muitas vezes a sensacao de que nao se estd indo a lugar nenhum. Mas este "lugar
nenhum" é onde o Reino de Deus é mais ativo. A graca e a vida didria estao
sempre em didlogo e as vezes em estado de guerra. H4 uma luta para discernir o
que Deus esta dizendo nos acontecimentos e circunstancias da vida cotidiana e
como a vida cotidiana deve nos transformar.



Lo que Teresita llamaba “el Caminito” es simplemente las circunstancias de la vida
cotidiana y lo que hacemos con ellas. La funcidon de la Oracidon Centrante o de
cualquier otro método similar es la de conducirnos al contacto diario con Dios y
especialmente a una disposicién de atencidon a su palabra en la escritura y a su
palabra silenciosa dentro de nosotros. El escuchar a Dios en silencio, en atencién
amorosa, nos permite dejar de lado nuestras ideas preconcebidas, nuestra
identificacion exagerada con los eventos de la vida diaria, que tienden a dominar
nuestras reacciones emocionales en lugar de invitarnos a responder libremente.
Los eventos y las personas nos dominan cuando nuestras reacciones emocionales
son el centro de nuestra atencidn y de nuestros pensamientos. “éCoémo puede la
gente hacerme esto a mi? ¢Perderé mi trabajo? éPor qué se estan portando mal
los niflos? ¢Qué haré con mama y papa ahora que estan en el momento de ir a
vivir a un hogar de ancianos?”. Con tales reflexiones bullendo en nuestras
cabezas, icOmo podemos escuchar lo que el Espiritu nos dice, y actuar con el
amor divino? Uno de los dichos favoritos de Teresita era “Todo es gracia”, un
dicho que aunque va directo al grano, es aun asi sumamente dificil de asimilar.

Pudiéramos preguntar: ¢ Como puede todo ser gracia?



O que Teresinha chamava de “Pequeno Caminho” sdao simplesmente as
circunstancias da vida cotidiana e o que fazemos com elas. A funcdao da Oracao
Centrante ou de qualquer outro método semelhante é a de conduzir-nos ao
contato didario com Deus e principalmente a uma disposicao de atencao a sua
palavra na Escritura e a sua palavra silenciosa dentro de nds. Escutar Deus em
siléncio, em atencao amorosa, permite-nos abandonar as nossas ideias
preconcebidas, a nossa identificacdo exagerada com os acontecimentos da vida
diaria, que tendem a dominar as nossas rea¢cdes emocionais em vez de nos
convidar a responder livremente. Os eventos e as pessoas nos dominam quando
nossas reagdes emocionais sao o centro de nossa atengao e de nossos
pensamentos. “Como as pessoas podem fazer isso comigo? Vou perder meu
emprego? Por que as criangas estdo se comportando mal? O que farei com
mamae e papai agora que eles estdo prestes a ir morar em uma casa de idosos?
Com tais reflexdes fervendo em nossas cabegas, como podemos escutar o que o
Espirito nos diz e agir com amor divino? Um dos ditados favoritos de Teresinha
era “Tudo é graca”, um dito que, embora va direto ao ponto, ainda é
extremamente dificil de assimilar.

Podemos perguntar:- como tudo pode ser graga?



