
LA TRANSFORMACIÓN DEL SUFRIMIENTO 

Thomas Keating 

Capítulo 5 

La Integridad de la Familia Humana 

La integridad de la familia humana que se presupone en la Pasión, Muerte y Resurrección de 

Cristo, amerita mayor detalle. Hay tres etapas en la Pasión de Cristo en los cuales Él se identifica 

con la condición humana a su más profundo nivel de debilidad y alienación individual y social.  

La primera etapa es cuando a Cristo le fue pedido por Dios Padre en Su agonía en el Huerto de 

Getsemaní tomar dentro de Su propia conciencia las consecuencias psicológicas y espirituales de 

nuestros sentimientos de alienación—de otra gente, de Dios, y de nosotros mismos. Este 

sufrimiento puede ser tan abrumador que conduce al padecimiento físico y mental. Jesús no 

murió por unas cuantas faltas menores. Él experimentó las consecuencias de nuestro ir en contra 

de nuestra conciencia en las mayores decisiones de nuestra vida: tales sentimientos como una 

sensación interna de alienación, soledad, desolación, y completa impotencia. Estas son las clases 

de sufrimiento que las personas experimentan en La Noche del Espíritu como parte de la 

evolución de la travesía espiritual. 

 Pero éstas son asimismo el dolor y el horror que constituyen el estado de separación de Dios 

causado por el pecado. Y esto es precisamente a lo que Pablo se refiere cuando escribe “Cristo 

no cometió pecado alguno, pero por causa nuestra Dios lo hizo pecado, para así, en Cristo, 

hacernos a nosotros justicia de Dios” (2a Corintios 5:21). Escuchamos la desesperada súplica de 

Jesús durante Su agonía en el Huerto de Getsemaní, “Padre, si Te es posible, aparta de Mí este 

cáliz” (Marcos 14:36). Jesús sintió la amplitud de la indigencia humana y la pobreza espiritual en 

esa copa. Beber esa copa era probar la desolación que los más grandes pecadores y violadores 

de los derechos humanos han sentido alguna vez. En otras palabras, ser pecador en ese sentido, 

es ser lo opuesto a Dios, o sentirse abandonado o aún rechazado por Dios. Son esos precisos 

sentimientos los que estuvieron presentes en esa copa. Este es el llanto de la debilidad humana 

alcanzando al infinito. Pero, la respuesta de Jesús a Su agonía está contenida en la segunda parte 

de Su oración: “…pero no se haga lo que Yo quiero, sino lo que quieras Tú”. Este es el llanto del 

divino amor alcanzando al infinito. “Sí”, el llanto decía, “Sí, tomaré para Mí mismo el sufrimiento 

de cada individuo con el sufrimiento colectivo de toda la humanidad.”  

 

 

 

 



A integridade da família humana que está pressuposta na Paixão, Morte e Ressurreição 

de Cristo merece maior detalhe. Existem três momentos na Paixão de Cristo nas quais Ele 

se identifica com a condição humana no seu nível mais profundo de debilidade, alienação 

individual e social.  

O primeiro momento foi quando Deus Pai pediu a Cristo, em Sua agonia no Jardim de 

Getsêmani, que levasse para Sua própria consciência as consequências psicológicas e 

espirituais de nossos sentimentos de alienação – de outras pessoas, de Deus e de nós 

mesmos. Esse sofrimento pode ser tão avassalador que leva ao padecimento físico e 

mental. Jesus não morreu por algumas faltas menores. Ele experimentou as 

consequências de irmos contra a nossa consciência nas principais decisões das nossas 

vidas: tais sentimentos como uma sensação interior de alienação, solidão, desolação e 

completa impotência. Esses são os tipos de sofrimento que as pessoas vivenciam em A 

Noite do Espírito como parte da evolução da nossa jornada espiritual 

Mas estes sentimentos são também a dor e o horror que constituem o estado de 

separação de Deus causado pelo pecado. E é precisamente a isso que Paulo está se 

referindo quando escreve: “Cristo não cometeu pecado, mas Deus o fez pecado por nós, 

para que nele nos tornemos justiça de Deus” (2 Coríntios 5,21). Escutamos a desesperada 

súplica de Jesus durante Sua agonia no Jardim de Getsêmani: “Pai, se te for possível, afasta 

de mim este cálice” (Marcos 14,36). Jesus sentiu a extensão da miséria humana e da 

pobreza espiritual naquele cálice. Beber aquele cálice era provar a desolação que os 

maiores pecadores e violadores dos direitos humanos já sentiram. Em outras palavras, ser 

pecador nesse sentido é ser o oposto de Deus, ou sentir-se abandonado ou mesmo 

rejeitado por Deus. São esses precisos sentimentos que estavam presentes naquele cálice. 

 Este é o grito da fragilidade humana que alcança o infinito. Porém, a resposta de Jesus à 

Sua agonia está contida  na segunda parte da Sua oração: “...mas que seja feito não o que 

Eu quero, mas sim o que Tu queres”. Este é o grito do amor divino que chega ao infinito. 

“Sim”, dizia o pranto, “Sim, tomarei para Mim mesmo o sofrimento de cada indivíduo com 

o sofrimento coletivo de toda a humanidade”. 

 

 

 

 

Como cristianos creemos que por el Bautismo somos incorporados al Cuerpo Místico de Cristo, y 

nos convertimos en células de Su cuerpo glorificado (1ª Cor. 12:12 27). El mismo espíritu y 



disposiciones que hay en Cristo, están presentes en nosotros, inspirándonos con la misma 

voluntad de abrirnos a los sufrimientos de todos, hasta el grado en que seamos capaces de 

soportarlos. Más aún, no solamente somos individuos. Somos individuales y sociales en nuestro 

verdadero ser. No podemos ser individuos sin estar totalmente unidos con los demás, y no 

podemos estar plenamente unidos a los demás sin ser un miembro particular del Cuerpo Místico 

de Cristo. El proyecto al cual Dios nos ha invitado en el Evangelio no es sólo la transformación del 

individuo, sino una participación en y a la transformación de toda la humanidad. El dicho de Jesús, 

“Lo que hicisteis al más pequeño de mis hermanos, a Mí me lo hicisteis” (Mat. 25:40) implica que 

Él está presente en todos los demás. Similarmente, este reconocimiento sólo pudo suceder si 

existe al más profundo nivel de la naturaleza humana una integridad que subyace en cada uno de 

nosotros como individuos y en algún grado penetra nuestra conciencia.  

A medida que maduramos como seres humanos, y en el profundo conocimiento de Dios, estamos 

siendo transformados más y más en la divina presencia.  

* 

Como cristãos acreditamos que através do Batismo somos incorporados ao Corpo Místico 

de Cristo, e nos convertemos em  células do Seu corpo glorificado (1 Cor. 12,12 27). O 

mesmo espírito e as mesmas disposições que estão em Cristo estão presentes em nós, 

inspirando-nos com a mesma disponibilidade para nos abrir aos sofrimentos de todos, na 

medida em que somos capazes de suportá-los. Além disso, não somos apenas indivíduos. 

Somos individuais e sociais em nosso verdadeiro ser. Não podemos ser indivíduos sem 

estarmos plenamente unidos aos demais, e não podemos estar plenamente unidos aos 

demais sem ser um membro particular do Corpo Místico de Cristo. O projeto para o qual 

Deus nos convidou no Evangelho não é apenas a transformação do indivíduo, mas uma 

participação em e na transformação de toda a humanidade. A declaração de Jesus: “O que 

vocês fizeram ao menor dos meus irmãos, foi a Mim que o fizeram” (Mateus 25,40), 

implica que Ele está presente em todos os demais. Da mesma forma, este reconhecimento 

só pode acontecer se existe, no nível mais profundo da natureza humana, uma integridade 

que esteja subjacente a cada um de nós como indivíduos e que, em algum grau, penetre 

na nossa consciência.  

À medida que amadurecemos como seres humanos e no profundo conhecimento de 

Deus, vamos sendo, cada vez mais e mais, transformados na divina presença.  

 

El segundo momento del descenso de Cristo en la condición humana está en la cruz, 

donde Él dijo: “Dios Mío, Dios Mío, ¿por qué me Has abandonado?” (Mateo 27:46). La 

palabra que Jesús normalmente usa es Aba, la cual en arameo era una palabra cariñosa e 

íntima que puede ser traducida aproximadamente como Papi, Papito. Este texto sugiere 



que en la cruz el sentido psicológico de identidad de Cristo como Hijo de Dios se había 

ensombrecido. Y en un sentido tendría que ser. Si Él se convirtió en pecado, habría tenido 

que sentir el peso completo de la total separación de Dios, quien hasta ese momento 

había sido todo para Él. En este sentido, Cristo dejó ir Su identidad como Hijo de Dios con 

el objeto de identificarse con cada ser humano—pasado, presente y por venir—todos los 

cuales, están necesitados de redención y destinados para la divina transformación.  

 

El tercero y final momento, es la enseñanza de que Jesús descendió a los infiernos 

después de morir. En el Credo de los Apóstoles se lee: “Padeció bajo el poder de Poncio 

Pilatos, fue crucificado, muerto y sepultado. Descendió a los infiernos”. De algún modo, 

Dios murió en la muerte de Jesús. El descenso de Jesús a los infiernos es la señal de que 

Dios se nos unió en cada clase de sufrimiento, aún en el sufrimiento que es la 

consecuencia natural del pecado personal. Quizás podamos afirmar que no es tanto el 

pecado personal el que hiere a Dios, sino el dolor que sentimos como consecuencia de 

nuestros pecados. Cuando aceptamos ese dolor, Dios viene a sanarnos y a unirnos a Él—

un lugar en las verdaderas profundidades de nuestro sufrimiento. En su descenso a los 

infiernos, Jesús ha tomado a todo el mal moral humano en Sí mismo a fin de precipitarlo 

dentro de los abismos de la infinita misericordia de Dios y de esta manera llevárselo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O segundo momento da descida de Cristo à condição humana é na cruz, onde Ele disse: 

“Meu Deus, meu Deus, por que me abandonaste?” (Mateus 27, 46). A palavra que Jesus 

normalmente usa é Aba, que em aramaico era uma palavra amorosa e íntima que pode 

ser traduzida aproximadamente como Papai, Paizinho. Este texto sugere que na cruz o 

sentido psicológico da identidade de Cristo como Filho de Deus foi obscurecido. E em 



certo sentido teria mesmo que ser. Se Ele se converteu pecado, Ele teria que sentir todo 

o peso da separação total de Deus, que até então tinha sido tudo para Ele. Nesse sentido, 

Cristo deixou ir Sua identidade como Filho de Deus para se identificar com  cada ser 

humano – no passado, presente e ainda por vir – todos os quais necessitamos de redenção 

e estamos destinados à transformação divina.  

 

O terceiro e último momento é o ensinamento de que Jesus desceu aos infernos após 

morrer. No Credo Apostólico está escrito: “Padeceu sob o poder de Pôncio Pilatos, foi 

crucificado, morto e sepultado, desceu aos infernos”. De alguma forma, Deus morreu na 

morte de Jesus. A descida de Jesus aos infernos é o sinal de que Deus se uniu a nós em 

todo tipo de sofrimento, mesmo naquele que é a consequência natural do pecado 

pessoal. Talvez possamos afirmar que não é tanto o pecado pessoal que fere a Deus, mas 

a dor que sentimos como consequência dos nossos pecados. Quando aceitamos essa dor, 

Deus vem nos curar e nos unir a Ele – um lugar nas verdadeiras profundezas do nosso 

sofrimento. Na sua descida aos infernos, Jesus tomou  todo o mal moral humano em Si 

mesmo para precipitá-lo dentro dos abismos da infinita misericórdia de Deus e assim 

eliminá-lo… 


