
Cuando hacemos esta oración 

en comunidad compartimos un 
depósito de silencio que 
aumenta con la contribución 
de cada uno.

Quando fazemos esta oração 

em comunidade, 
compartilhamos um depósito 
de silêncio que aumenta com a 
contribuição de cada um.

https://being.design/case-study/wccm-branding/ /



La palabra de Dios, pronunciada en la creación, continúa vibrando a través del universo y dentro de 

nosotros. La consciencia a la que nos movemos a través de la oración pura (contemplación) es la 
Consciencia de Cristo.

Cuando hacemos esta oración en comunidad compartimos un depósito de silencio que aumenta con la 
contribución de cada uno.

La oración en secreto es dejar ir las expectativas y los deseos, “y tu Padre, quien ve en lo secreto te 
recompensará” (Mateo 6:6). La palabra “recompensa” en arameo, pudiera parafrasearse de esta forma: 
“Tu Padre hará que tu naturaleza humana florezca, se vuelva completa y se transforme.”

Participar en esta forma de oración, no es tanto “no hacer nada” como “ser nada.” La disponibilidad de 
dejar ir nuestro falso yo es obra del Espíritu Santo en nosotros.

El mejor maestro que hay es el silencio. La Palabra creativa de Dios fue pronunciada en puro silencio, y 
nuestra habilidad de resonar con ella es lo que impulsa nuestra transformación. No podemos llegar “allá” 
por nosotros mismos. Así que consentimos a la obra de Dios en nosotros. No podemos subir la escalera de 
la transformación, pero tenemos capacidad innata para recibirla.

Thomas Keating, Reflexiones sobre lo insondable, Cap. 20

https://www.fulcrum-anglican.org.uk/articles/patriarchs/



A palavra de Deus, pronunciada na criação, continua vibrando através do universo e dentro de nós. A 

consciência à qual nos movemos através da oração pura (contemplação) é a consciência de Cristo. 

Quando fazemos esta oração em comunidade, compartilhamos um depósito de silêncio que aumenta 
com a contribuição de cada um.

A oração em segredo é deixar ir as expectativas e os desejos, “e teu Pai, que vê em segredo, te 
recompensará” (Mateus 6,6). A palavra “recompensa”, em aramaico, pode ser parafraseada da seguinte 
forma: “Teu Pai fará sua natureza humana florescer, tornar-se completa e ser transformada” 

Participar nesta forma de oração não é tanto “não fazer nada”, quanto “ser nada”. A disponibilidade de 
deixar ir nosso falso eu é obra do Espírito Santo em nós. 

O melhor professor que há é o silêncio. A Palavra criativa de Deus foi pronunciada em puro silêncio e 
nossa habilidade de ressoar com ela é o que impulsa nossa transformação. Não podemos chegar  “lá” 
sozinhos. Assim, consentimos à obra de Deus em nós. Não podemos subir a escada da transformação, 
mas temos a capacidade inata para recebê-la. 

Thomas Keating, Reflexões sobre o insondável, Cap. 20

https://www.fulcrum-anglican.org.uk/articles/patriarchs/



Así como las células sanas del cuerpo pueden sanar o suplir a las moribundas, así nosotros podemos traer 
paz, sanación e integridad a otras células del Cuerpo Místico de Cristo.

El reino de Dios es realmente un estado de consciencia, pero no cualquier estado de consciencia. Es la 
conciencia que Cristo tiene del Padre como “Abba” (Papi). La humanidad de Cristo es la manifestación 
más sublime de la Trinidad.

La creación puede verse como el vientre de Dios que esta siempre alimentándonos y preparándonos para 
la vida eterna. La muerte es el canal de nacimiento a la vida eterna.

La sanación de la Oración Centrante no se limita a la sanación física; va a la raíz de nuestros problemas, 
los programas emocionales para buscar la felicidad. La Oración Centrante socava gradualmente esos 
programas a través del Don de Sabiduría, que imprime en nosotros la realidad de que sólo Dios puede 
satisfacer nuestros deseos sin límites de felicidad. Esto nos lleva a la noche de los sentidos, descrita por 
San Juan de la Cruz en “La Noche Oscura del Alma”. Dios está permitiendo que comprendamos los 
secretos de nuestras debilidades, no como un juez, sino como el más íntimo compartir entre amigos.

Mateo 11. 16-194https://www.fulcrum-anglican.org.uk/articles/patriarchs/

Thomas Keating, Reflexiones sobre lo insondable, Cap. 20



Assim como as células saudáveis do corpo podem curar ou suprir as que estão moribundas, assim 
também podemos trazer paz, cura e plenitude a outras células do Corpo Místico de Cristo. 

O reino de Deus é realmente um estado de consciência, mas não qualquer estado de consciência. É a 
consciência que Cristo tem do Pai como “Abba” (Papai). A humanidade de Cristo é a manifestação mais 
sublime da Trindade. 

A criação pode ser vista como o ventre de Deus que está sempre nos alimentando e nos preparando para 
a vida eterna. A morte é o canal de nascimento para a vida eterna.

A cura pela Oração Centrante não se limita à cura física; ela vai na raiz dos nossos problemas, os 
programas emocionais para buscar a felicidade. A Oração Centrante enfraquece gradualmente esses 
programas por meio do Dom da Sabedoria, que imprime em nós a realidade de que somente Deus pode 
satisfazer nossos desejos ilimitados de felicidade. Isso nos leva à noite dos sentidos, descrita por São João 
da Cruz em "A Noite Escura da Alma". Deus está nos permitindo compreender os segredos de nossas 
fragilidades, não como um juiz, mas como o mais íntimo compartir entre amigos.

Mateo 11. 16-194https://www.fulcrum-anglican.org.uk/articles/patriarchs/

Thomas Keating, Reflexões sobre o insondável, Cap. 20



La vida diaria pone a prueba la sinceridad y 
autenticidad de nuestra travesía espiritual. 
Hacemos las paces con aquellas faltas que 
no podemos superar: ej. el aguijón en la 
carne de San Pablo. San Pablo llega a 
alardear de sus debilidades.

La travesía espiritual promueve una 
confianza cada vez mayor en el cuidado 
amoroso de Dios y en su total identificación 
con nosotros en todos los eventos de nuestra 
vida.

Thomas Keating, Reflexiones sobre lo insondable, Cap. 20

https://being.design/case-study/wccm-branding/ /



A vida diária põe à prova a sinceridade e a 
autenticidade de nossa travessia espiritual. 
Fazemos as pazes com aquelas faltas que 
não podemos superar: por exemplo, o 
espinho na carne de São Paulo. São Paulo 
chega a se gabar de suas fraquezas. 

A travessia espiritual promove uma 
confiança cada vez maior no cuidado 
amoroso de Deus e em sua total 
identificação conosco em todos os 
acontecimentos de nossa vida. .

Thomas Keating, Reflexões sobre o insondável, Cap. 20

https://being.design/case-study/wccm-branding/ /


	Diapositiva 1
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7

